

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ



THE HAQ CHAR YAAR WEBSITE  
IS DEDICATED IN THE NAME OF  
THE COMPANIONS [R.A]  
OF  
PROPHET [PEACE BE UPON HIM].  
WE ARE REVEALING THE TRUTH AND  
FACTS ABOUT THE ANTI SAHABAH [R.A]  
PROPAGANDA OF  
THE NON MUSLIM ORGANIZATIONS.

WWW.KR-HCY.COM

---

® HAQ CHAR YAAR. A PROJECT OF HCY GLOBAL.  
STUFF AVAILABLE FOR NON-PROFIT FREE DISTRIBUTION.

# مذہب شیعہ کے بنیادی چالیس عقیدے

تصنیف  
الفلسفۃ حضرت  
مولانا محمد عابد فاروقی  
نور اللہ مرقدہ

شیعہ مذہب کے تعارف  
پر نہایت جامع اور  
تحقیقاتی تحریر

تزيين و تقديم

أبو زيد حاضر يا الرحمن فاروقی



أشاعت المعرفة | ریلوے روڈ فیصل آباد  
۴۳۰۰۲۳ فون: ۰۳۴۶

نام کتاب ----- شیعہ مذہب کے چالیس بنیادی عقیدے

نام مصنف ----- امام الہست مولانا عبد الشکور لکھنؤی

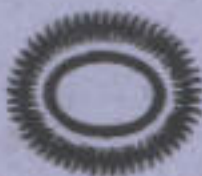
تزئین و تقدیم ----- علامہ ضیاء الرحمن فاروقی شہید

صفحات ----- 64

ناشر ----- اشاعت المعارف ریلوے روڈ فیصل آباد

فون : 041-640024 پاکستان

حدیث ----- 20 روپے



# فاعتبر واياولی الابصار (القرآن)

## فہرست

### صفحات

### عنوان

|    |                                                                                                                                                  |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱  | ۱۔ عرض ناشر (اول)                                                                                                                                |
| ۸  | ۲۔ تہمید                                                                                                                                         |
| ۱۹ | ۳۔ پہلا عقیدہ بدا                                                                                                                                |
| ۸۳ | بداء کے متعلق واقعہ اول و واقعہ دوم<br>عقیدہ بداء کے متعلق علمائے شیعہ کا اقرار<br>عقیدہ بداء کے بارے میں علمائے شیعہ کی تاویلات اور ان کی حقیقت |
| ۲۸ | ۴۔ دوسرا عقیدہ خدا کو حالت غضب میں دوست و دشمن کی تمیز باقی نہیں رہتی                                                                            |
| ۲۸ | ۵۔ تیسرا عقیدہ خداوند عالم آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب سے ڈر تاھا۔                                                                        |
| ۲۹ | ۶۔ چوتھا عقیدہ شیعوں کے نزدیک خدا بندوں کی عقل کا محکوم ہے                                                                                       |
| ۲۹ | ۷۔ پانچواں عقیدہ خدا تمام چیزوں کا خالق نہیں                                                                                                     |
| ۲۹ | ۸۔ چھٹا عقیدہ شیعوں کے نزدیک نبیوں کی ذات میں اصول کفر ہوتے ہیں۔                                                                                 |
| ۳۱ | ۹۔ ساٹواں عقیدہ نبیوں میں بعض خطایں میں ہوتی ہیں                                                                                                 |
| ۳۲ | ۱۰۔ آٹھواں عقیدہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم خدا کی خلوق سے ڈرتے تھے                                                                                  |
| ۳۲ | ۱۱۔ نواں عقیدہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم خدا کے انعام کو واپس کر دیتے تھے                                                                           |

۱۲۔ دسوائیں عقیدہ انبیاء علیم السلام اپنی تعلیم کی اجرت مخلوق سے طلب کرتے تھے ۳۲

۱۳۔ گیارہواں عقیدہ رسول ﷺ نے اپنی جائیداد اپنی بیٹی کو ہبہ کر دی ۳۵

۱۴۔ بارہواں عقیدہ تحریف قرآن ۳۶

۱۵۔ تیرہواں عقیدہ ازواج مطہرات طالب دنیا تحسیں ۳۶

۱۶۔ چودہواں عقیدہ حضرت علیؑ کو ازواج مطہرات کے طلاق دے دینے کا اختیار تھا ۳۶

۱۷۔ پندرہواں عقیدہ شیعوں کے نزدیک ازواج مطہرات اہل بیت سے خارج ہیں ۳۶

۱۸۔ سولہواں عقیدہ حضرات صحابہ کرام مومن نہ تھے ۳۶

۱۹۔ سترہواں عقیدہ بارہ ائمموں کو رسول کا ہم پلہ تصور کرنا شیعوں کا بے حد ضروری عقیدہ ہے ۳۶

۲۰۔ اٹھارہواں عقیدہ آئمہ پیدا ہوتے ہی تمام آسمانی کتابیں پڑھ دلتے ہیں ۳۷

۲۱۔ ایسواں عقیدہ بارہویں امام غائب ہو گئے ۳۷

۲۲۔ بیسوائیں عقیدہ اماموں کے پاس تمام انبیاء کے مججزات ہوتے ہیں ۳۷

۲۳۔ اکیسوائیں عقیدہ امام حسینؑ کی شہادت کے وقت فرشتوں کو غلط فہمی ہو گئی ۳۷

۲۴۔ بامیسوائیں عقیدہ حضرت علیؑ کے لئے حضور کی ایک عجیب و غریب وصیت ۳۷

۲۵۔ تیسوائیں عقیدہ حضرت علیؑ کا خلاف وصیت رسول عمل کرنا ۳۷

۲۶۔ چوبیسوائیں عقیدہ حضرت علیؑ کو اپنے شکر پر اعتماد نہ تھا ۳۷

۲۷۔ پچیسوائیں عقیدہ اصحاب آئمہ کے اختلافات پر شیعوں کو کوئی اعتراض نہیں ۳۷

۲۸۔ چھیسوائیں عقیدہ اصحاب آئمہ چھائی، امانت اور وفاداری سے خالی ہیں ۳۸

|    |                                                                                     |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۹ | ستائیسوائیں عقیدہ اصحاب آئمہ نے نہ اصول دین کو تعین کے ساتھ حاصل کیا نہ فروع دین کو |
| ۳۰ | انھائیسوائیں عقیدہ جھوٹ بولنا مذہب شیعہ میں بست بڑی عبادت ہے                        |
| ۳۱ | انتیسوائیں عقیدہ دین کا پچھا نانسایت ضروری ہے                                       |
| ۳۲ | تیسوائیں عقیدہ مذہب شیعہ میں زنا جائز ہے                                            |
| ۳۳ | کیتوائیں عقیدہ متعہ کا درجہ نماز روزہ سے بھی بڑھ کر ہے                              |
| ۳۴ | تیسوائیں عقیدہ گالی دینا مذہب شیعہ میں نہایت ممتنع بالشان عبادت ہے                  |
| ۳۵ | تیسوائیں عقیدہ غیر مسلم عورتوں کو برہنہ دیکھنا جائز ہے                              |
| ۳۶ | چوتیسوائیں عقیدہ مذہب شیعہ میں ستر عورت صرف بدن کارنگ ہے                            |
| ۳۷ | پیتیسوائیں عقیدہ عورتوں کے ساتھ خلاف وضع حرکت کرنا جائز ہے                          |
| ۳۸ | پھیتیسوائیں عقیدہ بلاوضوا ور بلال غسل سجدہ تلاوت و نماز جنازہ جائز ہے               |
| ۳۹ | سیتیسوائیں عقیدہ مذہب شیعہ میں دغا بازی اور فریب عمدہ چیز ہے                        |
| ۴۰ | اڑتیسوائیں عقیدہ آئمہ کی قبروں کی طرف رخ کر کے نماز پڑھنا جائز ہے                   |
| ۴۱ | انتیلوائیں عقیدہ نجاست میں پڑی ہوئی روئی کھائیتا جائز ہے                            |
| ۴۲ | چالیسوائیں عقیدہ آئمہ کا نہ ہب اختلاف سے بھرا ہوا ہے                                |
| ۴۳ | حضرت عثمان پر قرآن شریف کے جانے کا اہتمام                                           |
| ۴۴ | مصحف فاطمہ و کتاب علی وغیرہ                                                         |



مذہب شیعہ کے بنیادی چالیس (۳۰) عقیدے

## عرض ناشر (اول)

زیر نظر سالہ ”چالیس ۳۰ عقیدے، امام اہل سنت حضرت مولانا محمد عبدالشکور فاروقی لکھنؤی“ کی ان علمی تحقیقات کا ایک بے حد مختصر نمونہ ہے جو حضرت موصوف نے مذہب شیعہ کے تعارف کے لئے فرمائی ہیں۔

انسان پرستی شیعہ مذہب کی بنیاد ہے۔ بارہ اماموں کو خدا اُل اختیارات دینا خدا کو بداء (بھول چوک) کی تعلیم کرنا۔ سادات کی اس قدر فضیلت بیان کرنا اور اعمال صالح سے یک دم چشم پوشی۔

مذہب شیعہ میں عبادت کون سی ہے؟ گالی دینا (تبرا) جھوٹ بولنا (اتقیر) متع (زناء) کرنا زیادہ سے زیادہ تعزیے نکالنا، ماتم کرنا، مجالس منعقد کروانا، شیعوں کی احسان عداوت قرآن کریم سے ہے۔ ظاہر ہے۔ سب مذہب کی بنیاد ابن سبا اور اس کی ذریت ڈال رہے تھے۔ قرآن کریم اس کی مزاحمت کر رہا ہے۔ جس سے مذہب شیعہ کا گھروندہ بالکل مٹا جاتا ہے۔

ایران میں ٹھینی کے بر سراقتہ اڑ آنے کے بعد اس ضرورت کا شدت سے احساس ہوا کہ اہلسنت والجماعت کے سامنے اختصار کے ساتھ مذہب شیعہ کا تعارف کرایا جائے مگر سنیوں میں ٹھینی کے بر پا آرده انقلاب کی وجہ سے جو غلط فہمیاں پیدا ہو رہی ہیں۔ ان کا ازالہ ہو۔ بہت سے سادہ لوچ ناواقف مسلمان محض کم علمی کی بنیاد پر شیعوں کو اسلامی فرقہ تصور کرتے ہیں اور ان کے ساتھ مسلمانوں جیسا معاملہ بر تھے ہیں۔ جس کی بناء پر بے پناہ

مغاید پیدا ہوتے ہیں۔ حالانکہ علمائے امت کے نزدیک شیعوں کا کفر مسلمہ ہے لیکن عوام  
الناس اس سے بے خبر ہیں۔ چنانچہ اس ضرورت شدیدہ کے پیش نظر یہ رسالہ مرتب کیا گیا  
ہے۔ جو حضرت امام البشت علیہ الرحمۃ کی معرفتہ الاراء کتاب تنبیہ  
الحائرین کے مقدمہ و تکملہ پر مبنی ہے۔ جن میں نہ ہب شیعہ کے چالیس ۱۳۰ھ  
سائل کا ذکر ہے۔

امید ہے کہ اس رسالہ کے مطابق کے بعد اہل سنت والجماعت کو نہ ہب شیعہ کی  
حقیقت معلوم کرنے میں وقت نہ ہوگی۔ جو اس رسالہ کی اشاعت کا برا مقصود ہے۔ حق تعالیٰ  
اسے قبول فرمائے اور امت مسلمہ کو زیادہ سے زیادہ استفادہ کی توفیق نصیب فرمائے۔

آمين

عبدالعلیم فاروقی لکھنؤی

۱۱۔ رمضان المبارک ۱۴۳۰ھ



## تکہید

از مصنف

مذہب شیعہ کے برابر خلاف عقل کوئی مذہب دنیا میں نہیں۔ نہ اصول مطابق عقل  
ہیں نہ فروع۔ بانیان مذہب شیعہ خود بھی جانتے تھے کہ جس مذہب کو وہ ایجاد کر رہے ہیں۔  
اس کی کوئی بات عقل کے مطابق نہیں ہے۔ اس لئے بطور پیش بندی کے انہوں نے یہ  
حدیث تصحیف کر لی کہ انہر مقصود میں فرماتے ہیں۔

ان حدیثنا صعب مستصعب لا يحتمل  
الأنبى مرسل او ملک مقرب او عبد مومن  
امتحن الله قلب لا يiman

(اصول کافی)

ترجمہ:- ہماری حدیثیں سخت مشکل ہیں۔ سوانحی مرسل یا فرشتہ مقرب  
کے یا اس بندہ مومن کے جس کے قلب کو خدا نے ایمان کے لئے جانچ لیا  
ہو کوئی شخص ان کو سمجھنے نہیں سکتا۔

یہ تو شیعہ مذہب کی حالت ہے اس پر مجتہد کہ رہے ہیں کہ یہی ایک مذہب عقل کے  
مطابق ہے اچھا فرمائیے۔

خدا کی بابت یہ عقیدہ رکھنا کہ اس کو بدرا ہوتا ہے یعنی وہ جاہل ہے اور اسی وجہ  
سے اس کی اکثر پیش گوئیاں غلط ہو جاتی ہیں اور نادم و پیشمان ہوتا ہے اور پھر اس  
عقیدہ کو اس قدر ضروری بتانا کہ جب تک اس عقیدہ کا اقرار نہیں لیا گیا۔ کسی

نی کو نبوت نہیں ملی۔ کس عقل کے مطابق ہے؟

(۲) خدا کی بابت یہ عقیدہ رکھنا آکے وہ آس حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ سے ڈرتا تھا اس لئے اس نے بعض کام ان سے چھپا کر کئے کس عقل کے مطابق ہے؟

(۳) خدا کی بابت یہ عقیدہ رکھنا آکے وہ بندوں کی عقل کا مکوم ہے اور اس پر عدل واجب ہے۔ علیم و اب بہت یقین بندوں کے حق میں جو کام زیادہ مفید ہو، خدا پر واجب ہے کہ وہ کام کیا کرے۔ اسی بناء پر خدا کے ذمہ واجب کیا گیا کہ ہر زمانے میں ایک امام معصوم کو قائم رکھے جس کا نتیجہ یہ ہے کہ شیعوں کا سوچا ہوا انتظام بدب دنیا میں نہ پایا جائے اور اکثر ایسا ہی ہوتا ہے تو خدا پر ترک واجب کا جرم قائم ہو۔ آج کل بھی صدیوں سے خدا ترک واجب کا رتکاب کر رہا ہے کہ کوئی امام معصوم اس نے قائم نہیں کیا۔ ایک صاحب صدیوں سے کسی غار میں روپوش بیان کئے جاتے ہیں مُران کا ہونانہ ہونا برابر ہے۔ کیوں کہ ان سے کسی کو فائدہ پہنچنا تو درکنار ملاقات تک نہیں ہو سکتی۔ یہ عقیدہ کس عقل کے مطابق ہے؟

(۴) خدا کی بابت یہ عقیدہ رکھنا آکے جب اس کو غسل آتا ہے تو دوست و دشمن کی اس کو تمیز نہیں رہتی کس عقل کے مطابق ہے؟

(۵) یہ تعلییدِ مجوس یہ عقیدہ رکھنا آکے خدا تمام چیزوں کا خالق نہیں بلکہ بندے بھی بہت سی چیزوں کے خالق ہیں۔ صفتِ خالقیت میں خدا کے لاکھوں کروڑوں بے کُنٹی بے شمار شریک ہیں اور پھر اپنے کو موحد کرنا کس عقل کے مطابق ہے؟

یہ پوچھو تو شیعوں کا یہ عقیدہ مجوسیوں سے بد رجہ بڑھ گیا مجوسی صرف دو خالق کے قائل ہیں۔ ایک بزرگ دوسرا بزرگ۔ مُرشیعہ تو بے کُنٹی بے شمار خالق بتاتے ہیں۔ پھر

نہ معلوم کس قانون سے جو سی بے چارے تو مشرک قرار دیئے جائیں اور شیعہ موحد۔

ان ہذا الشنی عجیب

(۶) نبیوں کے متعلق یہ عقیدہ رکھنا کہ ان میں اصول کفر موجود ہوتے ہیں۔ کس عقل کے مطابق ہے؟

(۷) نبیوں کے متعلق یہ عقیدہ رکھنا کہ ان سے بعض ایسی خطا میں سرزد ہوتی ہیں کہ اس کی سزا میں ان سے نور نبوت چھمن جاتا ہے۔ کس عقل کے مطابق ہے؟

(۸) نبیوں کے متعلق یہ عقیدہ رکھنا کہ وہ مخلوق سے اس قدر ڈرتے ہیں کہ احکام خداوندی کی تبلیغ مارتے ڈر کے نہیں کرتے۔ حتیٰ کہ سید الانبیاء نے بہت سی آیتیں قرآن شریف کی صحابہ کے ڈر سے چھپا دیں جن کا آج تک کسی کو علم نہیں ہوا نہ اب ہو سکتا ہے۔ جب کوئی حکم خواہ مخواہ تبلیغ کرانا ہو تو خدا کو بار بار تاکید کرنا پڑتی تھی۔ اس پر بھی نام نہ ہلتا تو خدا کو وعدہ حفاظت کرنا پڑتا تھا۔ کس عقل کے مطابق ہے؟

(۹) نبیوں کے متعلق یہ عقیدہ رکھنا کہ وہ خدا کے انعام کو واپس کر دیتے تھے۔ بار بار خدا انعام بھیجا تھا اور وہ بار بار واپس کرتے تھے آخر خدا کو کچھ اور لائق دینا پڑتا تھا اس وقت اس انعام کو قبول کرتے تھے اس عقل کے مطابق ہے؟

(۱۰) نبیوں کے متعلق یہ عقیدہ رکھنا کہ وہ اپنی تعلیم کی اجرت مخلوق سے مانگتے تھے اور خدا نے ان کو ایسے قابل شرم کام کی اجازت دی تھی کس عقل کے مطابق ہے؟

(۱۱) آنحضرت ﷺ کے متعلق یہ عقیدہ رکھنا کہ آپ نے اپنی رحلت کے قریب ایک بڑی آدمی کی جائیداد ہو بھیشت جماد حاصل ہوئی تھی اپنی بیٹی کو بہہ کر دی تھی جب کہ حکومت اسلامیہ باکل مفلس اور حاجت مند تھی کس عقل کے

مطابق ہے؟

(۱۲) قرآن شریف کی بابت یہ عقیدہ رکھنا کہ اس میں پانچ قسم کی تحریف ہوئی کم کر دیا گیا، بڑھا دیا گیا، الفاظ بدال دیتے گئے، حرف بدل دیتے گئے، اس کی ترتیب آتیوں اور سورتوں کی خراب کردہ گئی اور اب موجودہ قرآن میں نہ فصاحت و بلاغت ہے نہ وہ متجزہ ہے بلکہ وہ دین اسلام کی نیخ کرنی کر رہا ہے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تو میں اس میں ہے۔ پھر یہ بھی کہنا کہ باوجود ان سب باتوں کے دین اسلام باقی ہے اس عقل کے مطابق ہے؟

(۱۳) آنحضرت ﷺ کی ازواج مطہرات جن کو قرآن شریف میں ایمان والوں کی ماں فرمایا اور نبی کو حکم دیا کہ الا یہ طالب دنیا ہوں تو ان کو طلاق دے دیجئے ان کی بابت یہ عقیدہ رکھنا کہ نعوذ بالله من افقر تھیں، طالب دنیا تھیں اور بابا وجود اس کے آں حضرت صلی اللہ علیہ وسلم ان کو اپنی محبت میں رکھتے ان سے اختلاط و ملاطفت فرماتے رہے کس عقل کی بات ہے؟

(۱۴) یہ عقیدہ رکھنا کہ حضرت علی کو آنحضرت ﷺ کی ازواج کے طلاق دینے کا اختیار تھا۔ اس لئے انہوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں بھی نہیں بلکہ آپ کی وفات کے بعد اور بہت بعد حضرت عائشہ صدیقہ کو طلاق دے دی۔ کس عقل کے مطابق ہے؟

(۱۵) آنحضرت ﷺ کی ازواج مطہرات کو اہل بیت سے خارج کرنا کس عقل کی بات ہے؟

لفظ اہل بیت از روئے قواعد و لغت عرب و محاورہ قرآنی زوجہ کے لئے مخصوص ہے۔ شیعوں نے زوجہ کو تو اہل بیت سے خارج کر دیا اور جن لوگوں کو مجازی طور پر از رام محبت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل بیت فرمایا تھا ان کے لئے اس لفظ کو خاص کر دیا۔

(۱۶)

صحابہ جنہوں نے تمام دنیا میں اسلام پھیلایا جو قبل ہجرت ایسے نازک وقت میں اسلام لائے کہ اس وقت کلمہ اسلام کا پڑھنا اثر دھے کے منہ میں ہاتھ ڈالنا تھا اور جب کہ بظاہر اسباب کوئی امید نہ تھی کہ کبھی اس دین کا عروج ہو گا۔ جنہوں نے دین کے لئے بڑی بڑی تکلیفیں سالہ سال تک اٹھائیں۔ جنہوں نے دین کے لئے اپنا وطن پھوڑا۔ اپنے اعززہ واقارب سے قطع تعلق کیا۔ جنہوں نے کافروں کی بڑی بڑی سلطنتیں زیر وزیر لر کے اسلامی تعلیم کو وہاں رواج دیا جو تیس برس تک شب و روز سفر و حضر میں ہم رکاب و ہم صحبت سید الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کے رہے۔ ان حضرات کے بابت (جو ہزاروں لاکھوں تھے) یہ اعتقاد رکھنا کہ یہ سب اوگ دین اسلام کے دشمن تھے۔ مال دنیا کے موہوم لاٹ میں منافقانہ مسلمان ہوتے تھے اور نبی کے بعد سب کے سب سو ایکن چار کے مرتد ہو گئے۔ قرآن میں تحریف کردی اور وہی محرف قرآن تمام دنیا میں راجح ہو گیا۔ نبی کی بیٹی کو انہوں نے مارا پینا، حمل گرا یا، مارڈا، سید الانبیاء کی تیس برس کی صحبت و تربیت نے ان پر ذرہ بر ابر اثر نہ کیا وغیرہ وغیرہ۔ یہ اعتقاد کس عقل کے مطابق ہے؟

(۱۷)

اپنے خانہ ساز اماموں کے متعلق یہ عقیدہ رکھنا کہ وہ نبیوں کی طرح مخصوص و مفرض اطاعت ہوتے ہیں اور آخرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ہم رتبہ اور باقی انبیاء سے افضل تھے باوجود اس کے کہ ان کو نبی نہ کہنا چاہیے۔ کس مقول کے مطابق ہے؟

(۱۸)

اماموں کے بابت یہ اعتقاد رکھنا آئے۔ وہ ران سے پیدا ہوتے ہیں اور ان کی پیشانی پر آیت تکمیل ہوتی ہے کس مقول کے مطابق ہے؟

(۱۹)

امام محمدی کے متعلق یہ عقیدہ رکھنا آئے۔ وہ چار برس کی عمر میں قرآن شریف اور

تمام برکات لے کر بھاگ گئے اور سنتیوں کے خوف سے ایک غار میں جا کر  
چھپ رہے اور صدیوں سے اسی غار میں چھپے بیٹھے ہیں۔ کسی کو نظر نہیں آتے  
کس عقل کے مطابق ہے؟

(ف) امام مسیحی کے غائب ہونے کا قصہ تمام تر خلاف عقل باتوں سے بھرا ہوا ہے،  
بھلا بتائیے تو اب کون ساذوف ہے وہ باہر نہیں نکلتے۔ مرزا غلام احمد قادریانی  
ڈنکے کی چوت دعویٰ نبوت ہا کرے۔ اپنے کو انبیاء سے افضل کہے۔ حضرت  
میسی کی توہین کرے۔ جمیل پیشمن کو نیاں بیان کرے۔ اپنے نہ ماننے والے  
مسلمان کو کافر کہے اور کوئی اس کا کچھ نہ بکار سکے۔ آپ کے امام مسیحی مرزا سے  
زیادہ کون سی ایسی بات کہتے۔ وہ بھی اپنے کو نبیوں سے افضل کہتے۔ صحابہ کرام  
کی توہین کرتے۔ جمیل پیشمن کو نیاں بیان کرتے۔ اپنے کو معصوم مفترض  
الطاختم کہتے۔ اپنے نہ ماننے والے کو ناری کہتے۔ قرآن کی توہین کرتے تو بس پھر  
ان کو ایسا کیا خوف ہے کہ وہ باہر نہیں نکلتے۔

(۲۰۱) اماموں کی بابت یہ عقیدہ رکھنا کہ ان کے پاس عصائی موسیٰ، انگلشتری سلیمان  
اور بڑے بڑے مجذبات اور بڑے بڑے لشکر جنات کے ہوتے ہیں اور ان کو  
اپنے مرنے کا وقت بھی علم ہوتا ہے اور ان کی موت ان کے اختیارات میں ہوتی  
ہے۔ بالخصوص حضرت علی میں ملادہ ان اوصاف کے قوت جسمانی بھی مافق  
الفطرت تھی کہ جبریل جیتے شدید التوی فرشتے کے پر کاثڑا لے پھر باوجود ان  
عظمیں الشان علقوں کے یہ عقیدہ رکھنا کہ قرآن مجید ہو گیا۔ فدک چھن گیا۔  
حضرت فاطمہ پر مار پڑی، حمل گرا یا گیا، شمید کی گئیں۔ حضرت علی کی لڑکی بجیر  
چھین لی گئی۔ حضرت علی کردن میں رسی ڈال کر کھینچے گئے۔ زبردست بیعت لی گئی  
مگر وہ کچھ بچے بولے نہ مجذبات سے کام لیا نہ لشکر جنات سے نہ اس پر کچھ دل

مضبوط ہوا کہ میری موت کا تو فاں وقت مقرر ہے اور وہ بھی میرے اختیار میں  
ہے۔ کس عقل کے مطابق ہے؟

(۲۱) باوجود ان سب قوتوں اور سامانوں کے یہ عقیدہ رکھنا کہ حضرت علی کو رسول  
خدا صلی اللہ علیہ وسلم وصیت کر گئے تھے کہ چاہے قرآن محرف ہو جائے لعب  
گر اور یا جائے تمہاری عزت خاک میں ملا دی جائے مگر تم صبر کئے ہوئے خاموش  
بیٹھے رہنا کس عقل کے مطابق ہے؟

(۲۲) باوجود وصیت رسول کے اور یا وصف مخصوص ہونے کے حضرت علی کا امام  
المومنین حضرت صدیقه "اور حضرت معاویہ" سے اس بنیاد پر لزناک وہ لوگ ہے  
دینی کا کام کرتے تھے کس عقل کے مطابق ہے؟  
ام المومنین "اور حضرت معاویہ" نے کون سی بے دینی خلفائے "ثلاٹھ سے بڑھ کر کی  
تحمی بلکہ چج تو یہ ہے کہ معاذ اللہ خلفائے "ثلاٹھ کے کام حضرت معاویہ وغیرہ سے بد رحمہ بڑھ کر  
میں۔ قرآن میں تحریف کرنا، متعدد جیسی مرنوپ مبادلت کو حرام کرنا، نماز تراویح جیسے گناہ  
بے لذت کو روایج دینا، فد ک چھیننا، حضرت فاطمہ کو زد و کوب کرنا، حضرت علی کی گردان  
میں رقی ڈال کر زبردستی بیعت لینا، ام کاظم کو غصب کرنا، ان مظالم سے بڑھ کر بلکہ ان کے  
برا بر کون سا ظلم حضرت معاویہ وغیرہ کا تھا۔ حضرت علی خلفائے "ثلاٹھ سے نہ لڑے اور ان  
سے لڑے۔ زندگی بھر خلفائے "ثلاٹھ کی خوشام اور ان کی جھوٹی تعریفیں کرتے رہے اور  
حضرت معاویہ سے بر سر پیکار ہوئے۔ کوئی محمدؐ سادب صرف اسی ایک بات کو کسی طرح  
مطابق عقل کے دکھا دیں۔

(۲۳) باوجود اس کے کہ حضرت علی کے حالات خلاف شجاعت و خلاف جمیت وغیرت  
کتب معتبرہ شیعہ میں بلطفت وہ جو ہیں۔ جن میں سے کچھ قدر قلیل اور پہ بیان  
ہوئے۔ بتول شیعہ حضرت علی رضی اللہ عنہ بھر اپنا اصلی نہ بہب چھپائے

رہے۔ یہی شیعہ جماعت بولا کنی اور گوں کو جھوٹے مسئلہ بتاتے رہے پھر ان کو اسد اللہ  
الغالب اور اس عجیب الائچیں کہنا کس عقل کے مطابق ہے؟

(۲۴) باوجود حضرت علیؑ کے ان حالات کے اور باوجود اس کے کہ حضرت علیؑ سے  
زندگی بھر کوئی کار نمایاں نہیں ہوا زمانہ رسولؐ میں جو کام انسوں نے کئے وہ  
رسولؐ کی پشت پناہی اور ان کے اقبال سے۔ ان کا ذائقہ جو ہر تو اس وقت معلوم  
ہوتا جب وہ رسولؐ کے بعد کوئی کام کر کے دکھاتے مگر ایسا واقعہ بھی کوئی شیعہ  
نہیں پیش کر سکتا۔ ایسے شخص کی بابت یہ عقیدہ رکھنا کہ اصلاح عالم اسی کی  
خلافت میں تھی اور رسولؐ نے اسی کو اپنا خلیفہ بنایا تھا کس عقل کے مطابق ہے؟

(۲۵) اصحاب آئندہ میں باہم نزاع ہوا اور باوصاف امام کے زندہ موجود ہونے کے وہ  
نزاع رفع نہ ہوا بلکہ ترک سام و کام کی نوبت آجائے مگر شیعہ ان میں سے  
کسی کو خاطر نہ کیں سب کو اچھا سمجھیں اور اصحاب رسولؐ میں اگر کوئی ایسا  
واقعہ ہو گیا ہو تو وہاں ایک فریق کو برآ کرنا ضروری سمجھیں کس عقل کے مطابق  
ہے؟

(۲۶) اصحاب آئندہ میں باقرار شیعہ نہ امانت تھی نہ صدق آئندہ پر افترا بھی کرتے  
تھے۔ آئندہ ان کی بخندی یہ بھی کرتے تھے، آئندہ سے نہ انسوں نے اصول دین کو  
یقین کے ساتھ حاصل کیا تھا نہ فرعون کو آئندہ ان سے ترقی کرتے رہے اپنا اصلی  
نمذہب ان سے چھپایا۔ بایس ہمہ ان اصحاب آئندہ کی روایات پر اعتبار کرنا اور  
شیعہ کی تعلیمات کو آئندہ کی طرف کرنا کس عقل کے مطابق ہے؟

(۲۷) اولاد رسولؐ میں کنتی بارہ تیرہ اشخاص کو مان کر باقی سینکڑوں ہزاروں نفوس  
کو برآ کرنا ان سے مدد اور ترجیح کرنا اور اس حالات پر محبت آل رسولؐ  
کا دعویٰ کرنا کس عقل کے مطابق ہے؟

یہاں تک تو آپ کے اعتقادات کو نہ کیے از ہزار و مئیتے از خوارد کھایا گیا اب ذرا اعمال کی طرف توجہ فرمائیے۔

(۲۸) جھوٹ بولنا جس کو ہر زمانہ میں تمام دنیا کے عقلاں نے بدترین حیث قرار دیا تمام نہ اہب نے اس کو گناہ عظیم مانا۔ اس کو عبادت قرار دینا اور پھر عبادت بھی اس درجہ کی کہ دین کے دس حصے میں ان میں سے نو حصے جھوٹ میں ہیں اور ایک حصہ باقی عبادات نماز، روزہ، حج، زکوٰۃ اور جہاد وغیرہ میں ہے اور جو جھوٹ نے بولے وہ بے دین و بے ایمان ہے اور انہیاں و آئمہ و پیشوایان دین بلغین شریعت کا دین یہی تھا کہ وہ جھوٹ بولتے اور جھوٹ مسئلے لوگوں کو بتایا کرتے تھے کس عقل کے مطابق ہے؟

ضرورت شدیدہ کے وقت جھوٹ بولنا اگر جائز ہو تا یعنی اس کے ارتکاب میں نہ گناہ ہو تا نہ ثواب تو اس میں کچھ اعتراض نہ ہو تا۔

ضرورت شدیدہ کے وقت سور کا کوشش کھالیتا بھی جائز ہے جو کچھ اعتراض ہے وہ اس کے عبادت اور بے انتہا ثواب اور اس کے رکن اعظم دین ہونے پر اور اس پر کہ پیشوایان نہ ہب کا اس کو شیوه گنا جاتا ہے اور وہ بھی دینی تعلیم میں۔

(۲۹) دین و نہ ہب کے چھپانے کی تاکید کرنا اور اپنا اصلی نہ ہب ظاہر کرنے کو بدترین گناہ قرار دینا کس عقل کے مطابق ہے؟

(۳۰) زنا کی اجازت دینا اور اس کو حال کرنا، عورت و مرد کی رضامندی کو نکاح کے لئے کافی قرار دینا نہ گواہ کی ضروت نہ محرکی نہ کسی اور شرط کی کس عقل کے مطابق ہے؟

(۳۱) متعدد کونہ صرف حال کرنا بلکہ اس کو ایسی اعلیٰ عبادت قرار دینا اور اس میں ایسا ثواب بیان کرنا کہ نکاح تو نکاح نماز، روزہ، حج و زکوٰۃ میں بھی وہ ثواب ملتا نہیں

کس عقل کے مطابق ہے؟

کتب شیعہ میں لکھا ہے کہ متعی مردوں عورت جو حرکات کرتے ہیں ہر حرکت پر ان کو ثواب ملتا ہے۔ غسل کرتے ہیں تو غسالہ کے ہر قطرہ سے فرشتے پیدا ہوتے ہیں اور یہ فرشتے قیامت تک تبعیج و تقدیس کرتے ہیں اور اس کا ثواب متعی مردوں عورت کو ملتا ہے۔ ایک مرتبہ متعدد کرے تو امام حسین کا دو مرتبہ کرے تو امام حسن کا تمیں مرتبہ کرے تو حضرت علی کا چار مرتبہ کرے تو رسول خدا کا مرتبہ ملتا ہے۔ جو متعہ نہ کرے گا وہ قیامت کے دن نکلا اٹھے گا۔ استغفار اللہ

(۳۲) اصحاب رسول کو برائی کتنا گالی دینا اور سب و شام کو اعلیٰ درجہ کی عبادت سمجھنا کس عقل کے مطابق ہے؟

ذشام مذہب ہے کہ طاعت باشد  
مذہب معلوم اہل مذہب معلوم

(۳۳) کافر عورتوں کو زنگاد بخینے کا جواز کس عقل کے مطابق ہے؟

(۳۴) ستر عورت صرف بدن کے رنگ کو قرار دینا اور کوئی ایسا ضماد وغیرہ جس سے صرف بدن کا رنگ بدل جائے لگا کر ا لوگوں کے سامنے برہنہ ہو جانا کس عقل کے مطابق ہے؟

(۳۵) عورتوں کے ساتھ واطی فی الدبر یعنی فعل خلاف وضع فطری کا ارتکاب جائز کہنا کس عقل کے مطابق ہے؟

(۳۶) بے وضو بلا غسل سجدہ تلاوت اور نماز جنازہ کو جائز کہنا کس عقل کے مطابق ہے؟

(۳۷) کسی میت کی نمازہ جنازہ میں شریک ہو کر بجائے دعا کے اس کو بدعا دینا سخت دعا

فریب ہے کیوں کہ نماز جنازہ دعائے خیر کے لئے ہے نہ کہ دعائے بد کے لئے۔ ۷

و غافریب کس عقل کے مطابق ہے؟

(۳۸) نماز زیارت آئندہ ان کی قبروں کی طرف منہ کر کے پڑھنا گو قبلہ کی طرف پینچھے ہو جائے کس عقل کے مطابق ہے؟

(۳۹) نجاست غلیظ میں پڑنی ہوئی روئی کو آئندہ معصومین کی غذا بتانا اور یہ کہنا کہ جوابی سے غذا کھائے وہ حقیقت ہے کس عقل کے مطابق ہے؟

(۴۰) احادیث آئندہ میں اس قدر اختلاف ہونا کہ کوئی مسئلہ ایسا نہیں جس میں اماموں نے مختلف و متفاہ فتوے نہ دیئے ہوں کس عقل کے مطابق ہے؟

اکابر مجتهدین شیعہ اپنی احادیث کے اس عظیم الشان اختلاف سے سخت حیران و پریشان ہیں۔ واقعی ایسا اختلاف کسی مذہب کی روایت میں نہیں ہے مجتهدین شیعہ کو مجبور ہو کر اس کا اقرار کرنا پڑا کہ ہمارے آئندہ معصومین کا اختلاف سینوں کے شافعی حنفی کے اختلاف سے بدرجہ ازاد ہے۔ بہت سے شیعہ جب اپنے اس مذہبی اختلاف سے واقف ہوئے تو مذہب شیعہ سے پھر گئے اس کا بھی اقرار مجتهدین شیعہ کی زبان سے موجود ہے۔



## چالیس 40 عقیدے

اب ان مسائل کے لئے کتب شیعہ کا والہ اور ان کی کتب کی اصلی عبارتیں پیش کی جاتی ہیں۔ حق تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے اس کو ذریعہ ہدایت بنائے خدا اکرے کہ شیعہ اس رسالے کو دیکھ کر اپنے مذہب کی اصلی حقیقت سے واقف ہو جائیں اور اس بات کو سمجھ لیں کہ ایسے بے بنیاد مذہب کا نتیجہ سواد نیا کی رسوائی اور آخرت کے عذاب کے کچھ نہیں ہے۔ **والله الموفق والمعین**

پہلا عقیدہ:- شیعوں کا عقیدہ ہے کہ خدا کو بدا ہوتا ہے یعنی معاذ اللہ وہ جاہل ہے۔ اس کو سب باتوں کا علم نہیں۔ اسی وجہ سے اس کی اکثر پیشین گوئیاں غلط ہو جاتی ہیں اور اس کو اپنی رائے بدلتا پڑتی ہے۔

یہ عقیدہ مذہب شیعہ میں اس قدر ضروری ہے کہ آئمہ معصومین کا ارشاد ہے کہ جب تک اس عقیدہ کا اقرار نہیں لے لیا گیا کسی نبی کو نبوت نہیں دی گئی اور خدا کی عبادت اس عقیدہ کی برابرگی عقیدہ میں نہیں ہے۔

اصول کافی ص ۳۷ پر ایک مستقل باب بدأ کا ہے۔ اس باب کی چند حدیثیں ملاحظہ ہوں۔  
 عن زرارہ بن اعین عن احدہ مماقال زرارہ ابن اعین سے روایت ہے انسوں نے  
 ماعبدالله بشتنی مثل البداء، امام باقر یا صادق سے روایت کی ہے کہ اللہ کی  
 بندگی بدائے کے برابرگی چیزیں نہیں ہے۔

عن مالک الجهنی قال سمعت ابا مالک جهنی سے روایت ہے۔ وہ کہتے ہیں  
 عبدالله يقول لو علم الناس ما في میں نے امام جعفر صادق سے شاوه فرماتے  
 القول بالبداء من الاجر ما افتردوا عن تھے کہ اگر لوگ جان لیں کہ بدائے کے  
 قالیں ہونے میں کس قدر ثواب ہے کبھی  
 الكلام منه اس کے قالیں ہونے سے باز نہ رہیں۔

عن مرازم بن حکیم قال سمعت ابا مرازم بن حکیم سے روایت ہے کہ وہ کہتے  
عبدالله علیہ السلام یقول ماتنی تھے میں نے امام جعفر صادق سے سا وہ  
نبی قط حتی یقر اللہ بخمس خصال فرماتے تھے کہ کوئی نبی کبھی نبی نہیں بنایا گیا  
البداء والمشیته والسجود والعبودیتہ یہاں تک کہ وہ پانچ چیزوں کا اقرار نہ  
والطاعته کرے۔ بداء کا اور مشیت کا اور حجہ کا  
اور عبودیت کا اور اطاعت کا۔

ان روایات سے معلوم ہوا کہ عقیدہ بدا کیسی ضروری چیز ہے۔ اب رہی بات کہ  
بدا کیا چیز ہے۔ اس کے لئے لغت عرب دیکھنا چاہیے۔ اس کے بعد کچھ واقعات بدا کے کتب  
شیعہ سے پیش کروں گا۔ پھر علمائے شیعہ کا اقرار کہ بے شک بداء کے معنی یہی ہیں کہ خدا  
جاہل ہے۔

لغت عرب:- بداء عربی زبان کا لفظ ہے تمام لغت کی کتابوں میں لکھا ہے۔ بدالہ  
ای ظهر له مالم یظهر یعنی بدا کے معنی ہیں نامعلوم چیز کا معلوم ہو جانا۔ یہ لفظ  
اسی معنی میں قرآن شریف میں بکثرت مستعمل ہے۔

رسالہ "ازالت الغرور" امر وہی کے مصنف کو دیکھنے عقیدہ بدا کا جواب دیتے  
ہوئے لکھتا ہے کہ یہاں دو اغتیس ہیں۔ بدا بالالف اور بدا بھڑہ ہے۔ حالانکہ یہ مخفی جمل  
ہے۔ بدا بھڑہ کے معنی شروع ہونا؛ اس میں کوئی قابل اعتراض چیز نہیں ہے۔ یہ ہے ان  
اوگوں کی لغت دانی اور اس پر یہ لِن ترانی لاحول ولا قوہ الا بالله

واقعات:- بدا کے واقعات کتب شیعہ میں بہت ہیں مگر ہم یہاں صرف دو واقعوں کا  
ذکر کافی سمجھتے ہیں۔ اول یہ کہ امام جعفر صادق نے خبر دی کہ اللہ تعالیٰ نے میرے بعد  
میرے بیٹے اسماعیل کو امامت کے لئے نامزد کیا ہے۔ یہ بھی واضح رہتے کہ امام کی علامات جو  
کتب شیعہ میں لکھی ہیں ان میں سے ایک یہ بھی ہے کہ امام ران سے پیدا ہوتا ہے اور اس

کی پیشانی پر آیت تھت کلمتہ ربک صدقہ و غد لا کا تمی ہوتی ہے نیز رسول خدا حضرت علیؑ کو بارہ لفاف سر بمہر دے گئے تھے جو خدا کی طرف سے اترے تھے۔ جبریل لائے تھے پس ضروری ہے کہ اسمعیل بھی ران سے پیدا ہوئے ہوں گے ان کی پیشانی پر آیت بھی تکمیل ہو گی۔ ایک لفاف بھی ان کے نام ہو گا مگر افسوس کہ خدا کو یہ معلوم نہ تھا کہ اسمعیل میں یہ قابلیت نہیں ہے چنانچہ پھر خدا کو اعلان کرنا پڑا کہ اسمعیل امام نہ ہوں گے بلکہ موسیٰ کاظم امام ہوں گے۔ علامہ مجلسی بخار الانوار میں روایت فرماتے ہیں اور اس روایت کو محقق طوسی بھی فقد المحصل میں لکھتے ہیں کہ:

عن جعفر الصادق انه جعل اسماعيل  
القائم مقامه بعد ظهر من اسماعيل  
مالم يرتضيه منه فجعل القائم مقامه  
موسى فسئل عن ذلك فقال بد الله  
في اسماعيل

امام جعفر صادق سے روایت ہے کہ انہوں نے اسمعیل کو قائم مقام اپنے بعد کے لئے مقرر کیا مگر اسمعیل سے کوئی بات ایسی ظاہر ہوئی جس کو انہوں نے پسند نہ کیا لہذا انہوں نے موسیٰ کو اپنا قائم مقام بنایا اس کی بابت پوچھا گیا تو فرمایا کہ اللہ کو اسمعیل کے بارہ میں بد ا ہو گیا۔

ایک دوسری حدیث کے لفاظ یہ ہیں جس کو شیخ صدوq نے رسالہ اعتقاد یہ میں لکھا ہے کہ

ما بد الله في شيئاً كعباً بداله في  
الله كوايماً بداله في  
اسماعيل ابنى

دوسراؤ اقتدی ہے کہ امام علیؑ نے خبر دی کہ میرے بعد میرے بیٹے محمد امام ہوں گے۔ مگر خدا کو یہ معلوم نہ تھا کہ محمد اپنے والد کے سامنے مر جائیں گے۔ جب یہ واقعہ پیش آیا تو خدا کو اپنی رائے بد لئی پڑی اور خلاف قاعدہ مقررہ کہ بڑے بیٹے کو امامت ملتی ہے حسن عسکری کو امام بنایا۔

اصول کافی عص ۲۰۳ میں ہے۔

ابوالہاشم جعفری سے روایت ہے کہ وہ  
کہتے تھے میں ابوالحسن (یعنی امام تقیؑ) علیہ  
اسلام کے پاس بیٹھا ہوا تھا جب کہ ان کے  
بیٹے ابو جعفر (یعنی محمد) کی وفات ہوئی۔ میں  
اپنے دل میں سوچ رہا تھا اور یہ کہنا چاہتا تھا  
کہ محمد اور حسن عسکری کا اس وقت وہی  
حال ہوا جو امام موسیؑ کاظم اور اسماعیل  
فرزندان امام جعفر صادق کا ہوا تھا۔ ان  
دونوں کا واقعہ بھی ان دونوں کے واقعہ  
کے مثل ہے کیونکہ ابو محمد (یعنی حسن  
عسکری) اُن کی امامت بعد ابو جعفر (یعنی محمد)  
کے مرنے کے ہوئے تو امام تقیؑ میری طرف  
متوجہ ہوئے اور انہوں نے قبل اس کے  
کہ میں کچھ کہوں (روشن غمیری دیکھئے)  
فرمایا اے ابوہاشم اللہ کو ابو جعفر کے مر  
جانے کے بعد ابو محمد کے بارے میں بدا ہوا  
جو بات معلوم نہ تھی وہ معلوم ہو گئی جیسا  
کہ اللہ کو اسماعیل کے بعد موسیؑ کے بارہ  
میں بدا ہوا تھا۔ جس نے اصل حقیقت ظاہر  
کر دی اور یہ بات ویسی تھی ہے جیسی تم نے

عن ابی الہاشم الجعفری قال کنت  
عند ابی الحسن علیہ السلام بعد ما  
معنی ابنه ابو جعفر و انسی لافکر فی  
نفسی اربد اداقول کانہمما انسی ابا  
جعفر و ابا محمد فی هذا الوقت کابی  
الحسن موسی و اسماعیل و اذ قعده  
کفعتہمما اذا کان ابو محمد الموجاب بعد  
ابی جعفر فا قبل علی ابو الحسن علیہ  
السلام قبل ان انطع فقال نعم یا ابا  
ہاشم بدا اللہ فی ابی محمد بعد ابی  
جعفر مالم تکن تعرف له کما بد الدینی  
موسی بعد معنی اسماعیل ما کشف  
بہ عن حالہ وہو کما حدثتک نفسک  
و اذ کرہ المبطلون و ابو محمد ابی  
الخلف بعدی عندہ علم ما يحتاج اليہ  
و معنی اللہ الامامہ

خیال کی اگرچہ بدکار لوگ اس کو ناپسند  
کریں اور ابو محمد (یعنی حسن عسکری) ا  
میرے بعد میرا خلیفہ ہے اس کے پاس تمام  
ضرورت کی چیزوں کا علم ہے اور اس کے  
پاس آله امامت بھی ہے۔

اقرار:- اگرچہ ایسی صاف بات کے لئے اقرار کی ضرورت نہ تھی ملک خدا کی قدرت  
ہے کہ علمائے شیعہ نے اگرچہ اہل سنت کے مقابلہ میں تو یہ شہ تاویلات سے کام لیا لیکن  
آپس کی تحریروں میں انہوں نے صاف اقرار کر لیا ہے کہ بد اے خدا کا جاہل ہو نالازم آتا  
ہے۔ شیعوں کے مجتہد اعظم مولوی دلدار علی اساس الاصول مطبوعہ تکھنو کے ص ۲۱۹ پر  
لکھتے ہیں۔

اعلم ان البدالا ينبغي ان يقول به لانه جانتا چاہیے کہ بد اس قابل نہیں کہ کوئی  
یلزم منه ان یتھف الباری تعالیٰ اس کا قائل ہو کیوں کہ اس سے باری  
تعالیٰ کا جاہل ہو نالازم آتا ہے جیسا کہ  
بالجبل کعala یخفی پوشیدہ نہیں ہے۔

اس کے ساتھ اساس الاصول میں اس بات کا اقرار بھی موجود ہے کہ شیعوں میں  
سوائے محقق طوسی کے اور کوئی بد اکامنگر نہیں ہوا۔

اب ایک بات یہ بھی سمجھنے کی ہے کہ شیعوں کو کیا ضرورت اس عقیدہ کے  
تصنیف کی پیش آئی۔ اصل واقعہ یہ ہے کہ جب اسلام کے چالاک دشمنوں نے مذہب شیعہ  
کو تصنیف کیا تو وہ خود بھی جانتے تھے کہ کوئی انسان اس مذہب کو قبول نہیں کر سکتا لہذا  
انہوں نے طرح طرح کی تدبیریں اس مذہب کے روایج دینے کے لئے اختیار کیں۔ ازان  
جملہ یہ کہ فتن و فنور کے راستے خوب و سعی کر دیئے۔ متعہ، لواط، شراب خوری کا بازار

گرم کیا۔ چنانچہ اس قسم کی روایتیں بکثرت آج بھی کتب شیعہ میں موجود ہیں۔  
از اس جملہ یہ کہ انہوں نے دنیاوی طمع کارستہ بھی خوب کشادہ کیا۔ سینکڑوں  
روایتیں اس مضمون کی آئندہ کے نام سے تصنیف کر دیں کہ فلاں سنہ میں جو بستہ قریب  
بے دنیا میں انقلاب عظیم ہو جائے گا اور بڑی سلطنت و حکومت جاہ و حشمت شیعوں کو  
حاصل ہوگی پھر جب وہ سنہ آتا اور ان پیشین گوئیوں کا ظہور نہ ہو تو کہہ دیتے کہ خدا کو بدرا  
ہو گیا ہے۔ ایک روایت اس قسم کی حسب ذیل ہے۔ اصول کافی مطبوعہ لکھنؤص ۳۲۲ میں  
امام باقر علیہ السلام سے روایت ہے کہ

ان اللہ تبارک و تعالیٰ قد کان وقت      بِ تَحْقِيقِ اللَّهِ تَبَارُكَ وَتَعَالَى نَّا إِنْ كَامَ  
هذا الامر في السبعين فلما ان قتل      (اعن امام مسیحی کے ظہور) کا وقت سن ستر  
الحسین صلوات اللہ علیہ اشتد      الْحُسَيْنَ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ أَشْتَدَ  
غصب اللہ علی اہل الارض فاخرہ      غَصْبُ اللَّهِ عَلَى أَهْلِ الْأَرْضِ فَخَرَهُ  
الى اربعین و ماتہ فحد شناکم فاذاعم      إِلَى الْأَرْبَعِينَ وَمَاتَهُ فَحَدَّ شَنَاكِمْ فَادَاعَمْ  
الحدیث فکشفت قناع السرور لم      الْحَدِيثُ فَكَشَفَتْ قَنَاعَ السَّرُورِ لَمْ  
 يجعل اللہ وقت بعد ذلك عندنا قال      يَجْعَلَ اللَّهُ وَقْتًا بَعْدَ ذَلِكَ عِنْدَنَا قَالَ  
حمزہ فحدثت بذلك بابی عبد الله      حَمْزَةَ فَحَدَثَتْ بِذَلِكَ بَابِي عَبْدَ اللَّهِ  
عليهم السلام فقال قد کان ذلك      عَلَيْهِمُ السَّلَامُ فَقَالَ قَدْ كَانَ ذَلِكَ

۱۴۰۰ھ تک پچھے ہٹادیا ہم نے تم سے تم سے بیان  
کرو یا تم نے راز کو فاش کر دیا اور بات  
مشہور کر دی اب اللہ نے کوئی وقت اس  
کے بعد ہم کو نہیں بتایا۔ ابو حمزہ (راوی)  
کہتا ہے میں نے یہ حدیث امام جعفر صادق  
علیہ السلام سے بیان کی انہوں نے کہا ہاں  
ایسا ہی ہے۔

یہ تماشا بھی قابل دید ہے کہ جب اہل سنت کی طرف سے اعتراض ہوا تو علمائے  
شیعہ کو جواب دینے کی فکر ہوئی اور اس پر یثانی میں انہوں نے ایسی ایسی ناگفتہ بہ باعث کہہ

ڈالیں جو عقیدہ بدا سے بڑھ گئیں۔ مولوی حامد حسین نے استفقاء الافعام جلد اول عص ۱۲۸  
سے لے کر عص ۱۵۸ تک پورے ۳۰ صفحے اسی بحث کے نام سے سیاہ کر دیا ہے مگر کوئی بات  
بنائے نہ ہن پڑی۔ بڑی کوشش انہوں نے اس بات کی کی ہے کہ بدا کے معنی میں تاویل  
کریں۔ چنانچہ صحیح تابع کرانہوں نے بدا کے وہ معنی بیان کئے ہیں جو نجود اثبات یا شخ کے ہیں  
لیکن خود ہی خیال پیدا ہوا کہ یہ تاویل چل ہی نہیں سکتی۔ لہذا علامہ مجلسی سے ایک تاویل کر  
کے اس پر بہت نازکیا ہے۔ یہ عبارت استفقاء مجلد اول کے عص ۳۰ پر ملاحظہ ہو۔

ومنها ان یکون ہذہ الاخبار تسلیته اور من جملہ ان تاویلات کے ایک یہ کہ یہ  
لقوم من المؤمنین المنتظرین نفرج پیشیں گویاں ان مومنین کی تسلی کے لئے  
اولیاء، اللہ وغایبته اہل الحق وانہم  
کماروی فی فرج اہل البیت علیہم السلام مرو غلبتہم لانہم علیہم السلام لوكانوا الخبر والشیعۃ فی اول  
السلام علیکم السلام کی آسائش اور ان کے غالبہ ایں بیت  
ابتلاء، بهم باسلسلا، المخالفین و  
وشندهم فحقتہم انه ليس فرجهم الا  
بعد الف سنتہ او الفی سنتہ لیئنسوا  
ولرجعوا عن الدین ولکنہم اخیر  
وشعیعتہم بتعجیل النفرج  
آئے والا ہے۔  
آسائش نہ ملے گی مگر ایک ہزار سال یادو  
ہزار سال کے بعد تو وہ ما یوس ہو جاتے اور  
دین سے پھر جاتے۔ لہذا انہوں نے اپنے  
شیعوں کو خبر دی کہ آسائش کا زمانہ جلد

ا۔ علمائے شیعہ کی تاویلات:- یہ تاویل بڑی مستند تاویل ہے۔ اصحاب آئمہ سے منقول ہے۔ چنانچہ اصول کافی ص ۲۳۳ میں ہے۔

عن الحسن بن علی بن یقطین عن حسن بن علی بن یقطین نے اپنے بھائی حسین سے انہوں نے اپنے والد علی بن یقطین سے روایت کی ہے کہ ابوالحسن نے کہا شیعہ دوسو بر س سے امید دلا دلا کر رکھے جاتے تھے۔ یقطین (سنی) نے اپنے بیٹے علی بن یقطین (شیعہ) سے کہا یہ کیا بات ہے جو وعدہ ہم سے کیا گیا وہ پورا ہو گیا اور جو تم سے کیا گیا وہ پورا نہ ہوا۔ علی نے اپنے باپ سے کہا کہ جو تم سے کہا گیا اور جو ہم سے کہا گیا۔ سب ایک ہی مقام سے نکلا مگر تمہارے وعدہ کا وقت آگیا لہذا تم سے خاص بات کی گئی وہ پوری ہو گئی اور ہمارے وعدہ کا وقت نہیں آیا تا لہذا ہم امید دلا دلا کر بھلائے گئے۔ اگر ہم سے کہا دیا جاتا کہ یہ کام نہیں ہو گا دوسو بر س یا تمن سو بر س تک تو دل ختم ہو جاتے اور اکثر اوگ دین اسلام سے پھر جاتے اس وجہ سے آئمہ نے کہا کہ یہ کام بہت جلد ہو گا بہت قریب ہو گا لوگوں کی تایف قلب کے لئے۔

اخیہ الحسین عن ابیه بن یقطین قال  
قال ابوالحسن الشیعہ تربی  
بالامانی منذ مائتی سنہ قال قال  
یقطین لا بنہ علی ابن یقطین ما بالنا  
قیل لنا فکان و قیل لكم فلم یکن قال  
فقال له علی ان الذی قیل لنا ولکم  
کان من مخرج واحد غیر ان امرک  
حضر فاعطیتم محدثہ فکان کما قیل  
لکم و ان امرنا لم یحضر فعلنا  
بالامانی فلوقیل لنا ان ہذ الامر  
لایكون الا الى مائتی سنہ او ثلات  
مائہ سنہ بقت القلوب ولرجوع  
عامہ الناس عن الاسلام ولكن قالوا  
ما اسرعه وما اقربه تائفًا لقلوب  
الناس

یہ تاویل اگرچہ ان روایات میں نہیں چل سکتی جن میں ب تعیین وقت پیشین گوئی کی گئی ہے۔ گول گول الفاظ نہیں ہیں کہ یہ کام جلد ہو گا قریب ہو گا۔ نیز ان روایات میں بھی چل نہیں سکتی۔ جن میں کسی خاص شخص کی امامت کی پیشین گوئی کی گئی ہے اور وہ شخص امام نہیں ہوا یا قبل از وقت مر گیا لیکن علامہ شیعہ کی خاطر سے ہم اس تاویل کو قبول کر لیں تو ما حصل اس کا یہ ہے کہ اماموں کی پیشین گوئیاں جو غلط نکل گئیں۔ اس کی وجہ یہ نہ تھی کہ خدا کو آئندہ کا حال معلوم نہ تھا بلکہ اصل وجہ یہ ہے کہ یہ پیشین گوئیاں شیعوں کی تسلی کے لئے بیان کی گئیں۔ شیعوں کے بسلانے کے لئے ایسی باتیں کی گئیں۔ اگر شیعوں کو تسلی نہ دی جاتی اور وہ بسلانے نہ جاتے تو مرتد ہو جاتے۔

نتیجہ:- اس تاویل کا یہ ہے کہ ہمارے خیال کی تصدیق ہوتی ہے کہ عقیدہ بدائی تصنیف مغض ترویج مذہب شیعہ کے لئے ہوئی ہے۔

مگر یہاں ایک سوال بڑا لایں گے یہ پیدا ہوتا ہے کہ جھوٹی پیشین گوئیاں کر کے لوگوں کو فریب دینا اور بسلانا کس کا فعل تھا۔ آیا آئندہ اپنی طرف سے ایسا کرتے تھے یا یہ کرتوت خدا کے ہیں۔ غالباً آئندہ کی آبرو کا بچانا شیعوں کے نزدیک زیادہ اہم ہوا اور وہ خدا ہی کی طرف سے اس حرکت کو منسوب کریں گے تو ہم کہیں گے کہ جمل سے خدا کو بچالیا تو فریب دہی کے ازام میں بتلا کر دیا۔ بارش سے بچنے کے لئے صحن سے بھاگ کر پرانے کے نیچے کھڑے ہو گئے۔

یہ بات بھی نتیجہ نیز تھی کہ جو شیعہ اصحاب آئندہ تھے وہ ایسے ضعیف الاعتقاد تھے کہ ان کو نہ مذہب پر قائم رکھنے کے لئے خدا کو یا اماموں کو جھوٹی پیشین گوئیاں بیان کرنا پڑتی تھیں۔ طرح طرح سے ان کو بسلانا پڑتا تھا ایسا نہ کیا جاتا تو وہ مرتد ہو جاتے۔ جب اس زمانے کے شیعوں کا یہ حال تھا تو آج کل کے شیعوں کا کیا حال ہو گا اور ان کو بسلانے کے لئے مجتہدوں کو کیا کچھ نہ تدبیر کرنی پڑتی ہوں گی۔

شیعوں کے اصحاب آئے کا تو یہ حال تھا مگر ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کرام کو دیکھوایے تو یہ الایمان کیسے پختہ اعتقاد کے تھے کہ ان کو دین پر قائم رکھنے کے لئے خدا کو جھوٹ بولنا پڑا نہ رسول کو۔ ان پر مصائب کے آلام کے پھاڑ توڑے گئے۔ بلااؤں کی بارش بر سائی گئی۔ مگر ان کے قدم کو جنبش نہ ہوئی۔

انصار سے دیکھویں ایک مسئلہ بد اپورے مذہب کی حقیقت ظاہر کرنے کے لئے ہے۔ جس مذہب میں خدا کو جاہل یا فربی مانا گیا ہو اس مذہب کا کیا کہنا۔

۲۔ دوسرا عقیدہ:- شیعوں کا عقیدہ ہے کہ خدا کو جب غصہ آتا ہے تو غصہ میں اس کو دوست دشمن کا امتیاز نہیں رہتا۔ حتیٰ کہ اس غصہ میں بجائے دشمنوں کے دوستوں کو انتصان پہنچا دیتا ہے۔ بھلا خیال تو کیجئے کیا خدا کی یہی شان ہوئی چاہیے؟ اور کیا ایسا خدا امانتے کے قابل ہو سکتا ہے؟ سند اس عقیدہ کی پلے مسئلہ میں اصول کافی عص ۱۳۲ سے نقل ہو چکی کہ امام حسین کی شہادت سے جو خدا کو غصہ آیا تو امام محمدی کاظمیورا اس نے ٹال دیا حالانکہ امام محمدی کے ظہور نہ ہونے سے شیعوں کا نقصان ہوا۔ قاتلان امام حسین کا کیا بگڑا بلکہ ان ہاتھ اور فائدہ ہوا یا یہ کہا جائے کہ قاتلان امام حسین شیعہ تھے اسی وجہ سے خدا نے ان کو نقصان پہنچایا اور یہ واقعی بات بھی ہے۔

۳۔ تیسرا عقیدہ:- شیعوں کا اعتقاد ہے کہ خدا آنحضرت ﷺ کے صحابہ سے ڈرتا تھا۔ اس لئے بہت سے کام ان سے چھپا کر کرتا تھا۔ بظاہر انسوں نے اپنے نزدیک تو صحابہ کرام کے ظالم ہونے کو ثابت کیا ہے مگر فی الحقیقت خدا کی عاجزی اور مغلوبیت جو اس سے ثابت ہوئی اس کا انسوں نے خیال نہ کیا۔ کتاب احتجاج طرسی میں ہے کہ جناب امیر علیہ العلام نے فرمایا کہ خدا نے اپنے نبی کا نام یہیں رکھا ہے اور سلام علی آل یہیں اس لئے فرمایا کہ اگر صاف صاف سلام علی آل محمد فرماتا تو خدا کو معلوم تھا کہ صحابہ اس کو قرآن میں نہ رہنے دیں گے۔ آخری فقرہ عبارت کا یہ ہے کہ یعلمہ با نہم

**لیقطعون قولہ سلام علی ال محمد کما اس قطعہ اغیرہ**

**۳۔ چو تھا عقیدہ:-** شیعوں کے نزدیک خدا بندوں کی عقل کا مکوم ہے اور اس پر واجب ہے کہ عدل کرے اور جو کام بندوں کے لئے زیادہ مفید ہو وہی کام کرتا رہے۔ یہ عقیدہ شیعوں کا اس قدر مشور اور ان کے عقائد کی ہر کتاب میں مذکور ہے کہ کسی خاص کتاب کے حوالہ کی ضرورت نہیں۔

اطافت اس عقیدہ کی ظاہر ہے اس سے زیادہ اب اور کیا ہو گا کہ خدا بجائے حاکم کے مکوم بنا دیا گیا۔ پھر جب شیعوں کا تجویز کیا ہوا انتظام عالم میں نہیں پایا جاتا اور اکثر ایسا ہی ہوتا ہے۔ اس وقت خدا پر ترک واجب کا جرم قائم ہوتا ہے چنانچہ آج کل بھی صدیوں سے خدا ترک واجب کا مرتكب ہے۔ اس نے کوئی امام معصوم دنیا میں قائم نہیں کیا۔ ایک صاحب ہیں بھی تو ان پر خوف اس قدر طاری کر رکھا ہے کہ وہ غار میں چھپے ہوئے ہیں باہر نکلنے کا نام نہیں لیتے لیکن معلوم نہیں خدا کے لئے ترک واجب کی سزا کیا ہے اور اس سزا کا دینے والا کون ہے؟

**۴۔ پانچواں عقیدہ:-** شیعہ قائل ہیں کہ خدا تمام چیزوں کا خالق نہیں۔ یہ بھی شیعوں کا مشور عقیدہ اور ان کی کتب عقائد میں مذکور ہے وہ کہتے ہیں کہ خیر و شر دونوں کا خالق خدا نہیں ہے کیوں کہ شر کا پیدا کرنا برآ ہے اور برآ کام خدا نہیں کرتا بلکہ شر کے خالق خود بندے ہیں۔ اس بناء پر بے گنتی بے شمار خالق ہو گئے۔ اہل سنت کہتے ہیں کہ خیر و شر دونوں کو خالق خدا ہے اور شر کا پیدا کرنا برآ نہیں ہے البتہ شر کی صفت اپنے میں پیدا کرنا برآ ہے اس سے خدا بری ہے۔

**۵۔ چھٹا عقیدہ:-** شیعوں کا عقیدہ ہے کہ حضرات انبیاء علیهم السلام کی ذات اقدس میں اصول کفر موجود ہوتے ہیں۔ اصول کافی کے باب فی اصول اکفر وارکانہ میں ابو بصیر سے روایت ہے کہ

قال ابو عبدالله عليه السلام احوال امام جعفر صادق عليه السلام فرمایا کہ  
 الكفر ثلثه الحرص والاستکبار اصول کفر کے تین ہیں۔ حرص، تکبیر، حسد،  
 والحسد فاما الحرص فان ادم حسین حرص تو آدم میں تھا جب ان کو درخت  
 نہیں من الشجرہ جملہ الحرص علی کے لھانے سے منع کیا تو حرص نے ان کو  
 ادا کل منها واما الاستکبار فابليس آمادہ کیا کہ انہوں نے اس درخت میں  
 حيث امر بالسجود لا دم فابیس واما  
 الحسد فابنا ادم حيث قتل احدیما  
 اس کو آدم کے بجدہ کا حکم دیا گیا تو اس نے  
 انکار کر دیا اور حسد آدم کے دونوں بیٹوں  
 میں تھا اسی وجہ سے ایک نے دوسرے کو  
 قتل کر دیا۔

دیکھو کس طرح حضرت آدم عليه السلام کو ابلیس کا ہم پلہ قرار دیا ہے ایک اصول  
 کفر ابلیس میں ہے تو ایک آدم عليه السلام میں بھی ہے بلکہ شیعہ صاحبوں نے تو حضرت  
 آدم کو ابلیس سے بھی بدتر قرار دیا ہے کیونکہ ابلیس میں صرف ایک اصول کفر ثابت کیا  
 ہے یعنی تکبیر اور آدم میں دو اصول کفر ثابت کئے ہیں۔ حرص اور حسد کا۔ حرص کا بیان تو  
 اس روایت میں ہو چکا۔ حسد کا بیان دوسری روایتوں میں ہے۔ چنانچہ حیات القلوب جلد  
 اول ص ۵۰ میں ہے کہ خدا نے آدم کو آنہمہ اہل بیت کو حسد کرنے سے منع فرمایا اور کماں  
 خبردار میرے نوروں کی طرف حسد کی آنکھ سے نہ دیکھنا ورنہ تم کو اپنے قرب سے جدا  
 کر دوں گا اور بت ذیل کروں گا مگر آدم نے ان پر حسد کیا اور اسی کی سزا میں جنت سے  
 نکالے گئے۔ اخیر مگز احیات القلوب کا یہ ہے۔

پس نظر کر دند بسوی ایشان بدیدہ نس پس پس آدم دھوانے آنہمہ کی طرف حسد کی

بایس سبب خدا ایشان را تجود گذاشت و آنکہ سے دیکھا اس سبب سے خدا نے ان  
یاری و توفیق خود را از ایشان برداشت کو ان کے نفس کے ہوا لے کر دیا اور اپنی  
مدد اور توفیق ان سے روک لی۔  
یہ ہے ابوالبشر حضرت آدم علیہ السلام کی قدر۔ استغفار اللہ

۔ ساتواں عقیدہ:- نبیوں کے متعلق شیعوں کا یہ بھی عقیدہ ہے کہ ان سے بعض  
خطا میں ایسی سرزد ہوتی ہیں کہ اس کی سزا میں ان سے نور نبوت چھین لیا جاتا ہے۔ چنانچہ  
حیات القلوب جلد اول میں ہے۔

وہ چند دیں سند منقولہ از حضرت حادث  
بستی معتبر سندوں کے ساتھ امام صادق  
علیہ السلام بست کہ چوہ یوسف  
علیہ السلام باستقبال حضرت  
یعقوب علیہ السلام بیرون آمد  
یک دیگر داملاقات کروند یعقوب  
پیادہ شد و یوسف راشوکت  
بادشاہی مانع شد و پیادہ دنشد بنو زاز  
معانقہ فارغ نشد دبوند کہ جبرئیل بر  
حضرت یوسف نازل شد و خطاب  
مقرون بعتاب از جانب رب الارباب  
آورد کہ اے یوسف خداوند عالمیان  
بادشاہت نے تجھ کو روکا تو میرے بندہ  
میفر ماید کہ ملک بادشاہی  
شائستہ صدیق کے لئے پیادہ نہ ہوا، ہاتھ تو  
ترامانع شد کہ پیادہ شوئی براۓ  
کھول جیسے ہی انہوں نے ہاتھ کھولا تو ان  
بندہ شائستہ حدیق من دست خود  
کی بھیلی سے ایک اور روایت میں ہے کہ

رابکشا چوں دست کشود از کف انظیلوں کے درمیان سے ایک نور نکلا  
دستش و برداشتی و گرمیان یوسف نے کہایہ کیا نور تھا جبریل نے کہایہ  
انگشتانس تورے بیرون رفت پیغمبری کا نور تھا اب تمہاری اولاد میں کوئی  
یوسف گفت ایں چہ نور بودے پیغمبر نہ ہو گا اس کام کی سزا میں جو تم نے  
جبریل گفت نور پیغمبری بودواز یعقوب کے ساتھ کیا۔

حلب تو بہم نخوابد رسید یعقوب  
آنچہ کر دی نسبت یعقوب کہ برائے

اوپیادہ نشدی

۸۔ آٹھواں عقیدہ:- نبیوں کے متعلق شیعوں کا اعتقاد یہ بھی ہے کہ وہ مخلوق سے  
بہت ڈرتے ہیں اور بسا اوقات مارتے ڈر کے تبلیغ احکام الہی نہیں کرتے۔ چنانچہ خدا کی  
طرف سے جدت الوداع میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو حکم ملाक حضرت علی کی خلافت کا  
اعلان کر دو۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ کہہ کر ٹال دیا کہ میری قوم ابھی نو مسلم  
ہے اگر میں اپنے بھائی کے متعلق ایسا حکم دوں تو لوگ بھڑک اٹھیں گے پھر دوبارہ خدا کو  
عتاب کرنا پڑا کہ اے رسول اگر ایمان کرو گے تو فرانض رسالت سے بکلد وش نہ ہو گے  
اس پر بھی رسول نے ملا آخر خدا کو وعدہ حفاظت کرنا پڑا۔ اس وعدہ کے بعد بھی رسول نے  
صاف صاف تبلیغ نہ کی۔ گول گول الفاظ کہہ دیئے انتہایہ کہ بہت سی آیات قرآنیہ رسول  
نے مارتے ڈر کے چھپا ڈیں جن کا آج تک کسی کو علم نہ ہوا اور نہ اب ہو سکتا ہے۔

(وَيَكْحُونَ مَادَ الْإِسْلَامَ مَحْنَفَ مَوْلَوِي دَلَارَ عَلَى مُحَمَّدَ اَعْظَمَ شَيْعَه)

۹۔ نوام عقیدہ:- نبیوں کے متعلق شیعوں کا ایک نصیح عقیدہ یہ بھی ہے کہ وہ خدا  
کے بھیجے ہوئے انعام کو رد کر دیتے تھے۔ خدا بار بار ان کو انعام بھیجتا اور وہ اس کے لینے سے  
انکار کر دیتے تھے۔ آخر خدا کو کچھ اور لائق دینا پڑتا تھا۔ اس وقت وہ اس انعام کو قبول

ہے۔

کرتے تھے غرض کہ خدا کی کچھ قدر منزلت ان کے دل میں نہ تھی۔ اصول کافی عص ۱۹۳۱ میں

عن رجل من اصحابنا عن ابی عبد اللہ علیہ السلام قال ان جبریل نزل علی محمد حلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فقال له يا محمد ان يبشرك بمولود یولد من فاطمه تقتله امتك من بعدك فقال وعلی ربی السلام لا حاجه لی فی مولود بولد من فاطمه تقتله امتی من بعدی فرج جبریل الى السما، ثم ہیط فقال يا محمد ان ربک یقرئک السلام ویبشرک بانه جاعل فی ذریته الامامته والولایتہ والوحیتہ فقال انی قد رحیت ثم ارسل الى فاطمه ان انه یبشرنی بمولود یولد لك تقتله امتك من بعدك بعدی فارسلت اليه ان لا حاجت لی فی مولود تقتله امتك من بعدك فارسل اليها ان الله عزوجل قد جعل فی ذریه الامامه والولایه والوحیه فارسلت اليه انی قد رحیت

ہمارے اصحاب میں سے ایک شخص امام جعفر سادق علیہ السلام سے روایت کرتا ہے کہ انہوں نے فرمایا جبریل محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر بازیل ہوا، اور ان سے کہا کہ اے محمد! اللہ آپ کو ایک بچہ کی بشارت دیتا ہے جو فاطمہ سے پیدا ہوگا۔ آپ کی امت آپ کے بعد اس کو شہید کرے گی تو حضرت نے فرمایا کہ اے جبریل میرے رب پر سلام ہو۔ مجھے اس بچہ کی کچھ حاجت نہیں جو فاطمہ سے ہو گا اس کو میری امت میرے بعد قتل کرے گی پھر جبریل چڑھے پھر اترے اور انہوں نے ویسا ہی کہا۔ آپ نے فرمایا اے جبریل میرے رب پر سلام ہو۔ مجھے حاجت اس بچہ کی نہیں جس کو میری امت میرے بعد قتل کرے گی۔ جبریل پھر آسمان پر چڑھے پھر اترے اور انہوں نے کہا کہ اے محمد آپ کا پروار دگار آپ کو سلام فرماتا ہے اور آپ کو بشارت دیتا ہے کہ وہ اس بچہ کی ذریت میں امت

سیدنا علیہ السلام نے فرمایا کہ میری امانت مقرر کرنے کا تو  
حضرت نے فرمایا کہ میں راضی ہوں۔ پھر  
آپ نے فاطمہ کو خبر بھیجی کہ اللہ مجھے  
شارٹ دعائے ایک بچہ کی وجہ سے پیدا  
ہوا۔ میری امانت میرے بعد اس کو قتل  
کرے گی فاطمہ نے بھی کہا۔ بھیجا کر مجھے کچھ  
حادثت اس بچہ کی نہیں جس کو آپ کی  
امانت آپ کے بعد قتل کرے گی تو حضرت  
نے کہلوا بھیجا کہ اللہ عز و جل نے اس کی  
فریت میں امامت اور ولایت اور وصیت  
مقرر کیے تب فاطمہ نے کہا۔ بھیجا کر میں  
راضی ہوں۔

۱۰۔ دسوال عقیدہ: شیعوں کا یہ اعتقاد ہے کہ انہیاءً عیم الحرام اپنی تعلیم میں  
اجرا مخلوق کے مانگتے ہیں اور اکثر ہیں کہ سید الاعبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کو خداوند قرآن  
شریف میں حکم دیا ہے کہ اپنی تعلیم کی اجزاء اولوں سے سماں لجئیں اور باہم انجیاءً عیم  
الحرام کی کسی قدر تو ہیں آئیں عقیدہ میں ہے۔ آج ہن سکے اولیٰ علمان غلام ایسے موبور ہیں  
جو عمر بھر کوئی کلم ایسا نہیں کرتے تھے جس کی اجزاء مخلوق سے مانگیں جو کام کرتے ہیں حالانکہ

اوجہ اللہ کرتے ہیں۔

یہ عقیدہ شیعوں کا بہت مشہور اور اور آیت لاریمہ قل لآ سلکم علیہ  
اجر االا مودہ فی القریبی نہیں افسیر میں مفسرین شیعہ ائمہ ذکر کیا ہے کہ  
آیت کا مطلب یہ ہے کہ اے نبی کہہ دیجئے کہ میں تم سے اور اجرت نہیں مانگتا صرف یہ  
اجرت مانگتا ہوں کہ میرے قرابت والوں سے محبت کرو اور قرابت والوں بے مراد ہیں  
فاطمہ، حسینہ میں اور محبت کا مطلب یہ ہے کہ میزبان بعد ان کو مثل میرے ائمہ مانوں اے  
امن، اہل سنت کہتے ہیں یہ مظاہر آیت کا پرکشش ہو سکتا ہے میں اپنے قرآن  
شریف میں ہیں جن میں دوسرت پیغمبر وہوں کی بابت ذکر ہے کہ انہوں نے اپنی قوم سے کہا کہ  
ہم تم سے کچھ اجرت نہیں مانگتے۔ ہماری اجرت تو خدا کے ذمہ ہے اور بت اسی آیتیں ہیں  
جن میں خاص آنحضرت ﷺ کو حکم دیا ہے کہ آپ کہہ دیجئے میں اس تقدیم پر کوئی  
اجرت طلب نہیں کرتا یہ صرف بدایت خاقان کا ہم ہے۔ لہذا آیت مذکورہ کا یہ مطلب ہے  
کہ اے نبی کہہ دیجئے کہ میں تم سے کچھ اجرت نہیں مانگتا۔ صرف یہ سکتا ہوں کہ میں تمہارا  
قرابت دار ہوں۔ قرابت فی الحال کر کے مجھے ایسا نہ پہنچاؤ۔ ۱۰: ۲۴۷

اہن مبحث میں ایڈیٹر اصلاح سے تحریری مباحثہ ہوا بلکہ اخراج ایک خالص رسالہ  
مlösوم بے تفسیر آیت مذکورہ القریبی اہن تاچینہ تایف بکیا جس کے بعد ایڈیٹر صادق اصلاح  
ایے خاموش ہونے کے صدر ائمہ برخلافت تھے اے بن علی ہلہ ایڈیٹر بہت

۱۱۔ گیارہواں عقیدہ ہے: بدلاقد کے متعلق ہے، بہت مشہور مسئلہ ہے۔ لہذا  
حوالہ کتاب کی حاجت نہیں ہے، ہر شیعہ ہر موقع پر مطاعن مسحابہ میں بدلاقد کا ذکر کرتا  
ہے کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم بدلاقد حضرت فاطمہ کو دے گئے تھے۔ حضرت ابو بکر  
حنو پیغمبر مسیحی عقیق کے رسمیت نہیں ہو پڑتا کہ رسول پیغمبر مسیح فدراخت الزام اندہ  
غرضی اور وہ لیا طلبی کا یا تکمیلہ مل تاکتے، لہذا فیلم اے۔ آہلۃ تے ہے ایڈیٹر نے تا ایڈیٹر  
کے ایڈیٹر۔ جس نے ملکا مدد و لفڑی کے سب عملہ تھے تھے اے

۱۲۔ بارہواں عقیدہ:- عقیدہ تحریف قرآن کے متعلق ہے۔ جس کی بابت تنبیہہ الحائرین کے بعد اب کچھ لکھنے کی حاجت نہیں۔ پانچوں قسم کی روایتیں علماء شیعہ کا اقرار سب کچھ اس میں نقل ہو چکا۔

۱۳۔ تیرہواں، (۱۴) چودہواں، (۱۵) پندرہواں عقیدہ:- ازواج مطہرات کے متعلق ہے کہ شیعوں نے خلاف عقل و نقل کس قدر ناپاک عقیدہ ان کے متعلق قائم کر رکھا ہے۔ اس کے متعلق بھی اب کچھ لکھنے کی ضرورت نہیں۔ جس کا جی چاہے ہمارا رسالہ تفسیر آیت تطہیر دیکھئے۔

۱۶۔ سولہواں عقیدہ:- صحابہ کرام کے متعلق ہے۔ اس کے لئے کسی حوالے کی ضرورت نہیں کیوں کہ یہ واقعات ہیں جن کا کوئی منکر نہیں ہے اور صحابہ کرام کے متعلق جیسا نجس عقیدہ شیعوں کا ہے وہ بھی ظاہر ہے۔

۱۷۔ سترہواں عقیدہ:- شیعوں کا یہ بھی عقیدہ ہے کہ ان کے مجوزہ بارہ امام رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کی مثل اور ہم رتبہ ہیں اور اسی طرح معصوم و مفترض اطاعت ہیں۔ دیکھو اصول کافی کتاب الجد ساف الفاظ یہ ہیں کہ ”آنہ کو وہی بزرگی حاصل ہے جو محمد علیہ السلام کو حاصل ہے“ اسی حدیث کو صاحب حملہ حیدری نے نظم کیا ہے کہ

ہم صاحب حکم برکاتات

ہم چوں محمد منزہ صفات

۱۸۔ اٹھارہواں عقیدہ:- اماموں کی بابت شیعوں کا یہ عقیدہ ہے کہ وہ ران سے پیدا ہوتے ہیں۔ پیدا ہوتے ہی تمام آسمانی کتب کی تلاوت کر ذاتے ہیں اور ان کی پیشانی پر یہ آیت تمت کلمت ربک صدق او وعد لاکھی ہوتی ہے۔ سایہ ان کا نہیں

ہوتا۔ ناف بریدہ ختنہ شدہ پیدا ہوتے ہیں اور بجائے قابلہ کے امام سابق کام کرتے ہیں۔

(دیکھو اصول کافی و تصنیفات علامہ باقر مجلسی)

۱۹۔ انیسوائیں عقیدہ:- امام مددی کے غائب ہونے کے متعلق ہے۔ یہ عقیدہ بھی شیعوں کا اس قدر مشور ہے کہ کسی خاص کتاب کے حوالہ دینے کی بالکل ضرورت نہیں۔

بیسوائیں، اکیسوائیں، بیاسیسوائیں، چوبیسوائیں عقیدہ:-

اماوموں کی بابت شیعوں کا یہ عقیدہ ہے کہ ان کے پاس تمام انبیاء کے معجزات ہوتے ہیں۔ عصائی موسیٰ، انگلشتری سلیمان، اسماعیل اعظم اور اشکر جنات وغیرہ وغیرہ اور ان کو اپنے مرنے کا وقت بھی معلوم ہوتا ہے اور ان کی موت ان کے اختیار میں ہوتی ہے۔ دیکھو اصول کافی کتاب الحجۃ، بکثرت احادیث ان مضمونیں کی ہیں۔ حضرت علی میں علاوہ ان اوصاف کے قوت بسمانی بھی ایسی تھی کہ جریل جیسے شدید القوی فرشتے کے جنگ خبر میں پر کاٹ ڈالے۔ دیکھو حیات القلوب و حمد حیدری۔ بایس ہمہ آئمہ نے کبھی ان معجزات سے کام نہ لیا۔ فد کر چھن گیا۔ حضرت فاطمہ پر مار پیٹ ہوئی۔ حمل گرا دیا گیا۔ حضرت علی سے جبرا بیعت لی گئی۔

اس مسئلہ کو اور نیز اس کے بعد چوبیسویں مسئلہ تک ہم نہایت مفصل اپنی دوسری تصنیفات میں بیان کر چکے ہیں کتب شیعہ کی عبارتیں بھی نقل کر چکے ہیں۔ اس لئے یہاں طول دینا فضول معلوم ہوتا ہے دیکھو مناظرہ کمیریان

۲۵۔ پھیسوائیں عقیدہ:- شیعہ اپنے خانہ ساز آئمہ کے اصحاب کی بڑی عزت کرتے ہیں۔ ان میں باہم نزاعات ہو نہیں اور باوجود امام کے زندہ ہونے کے وہ نزاعات رفع نہ ہو نہیں۔ ترک کام و سلام کی نوبت آئی مگر شیعہ ان میں سے کسی کو خاطلی نہیں کہتے۔ سب کو اچھا سمجھتے ہیں اور مانتے ہیں۔ بخلاف اس کے رسول خدا ﷺ کے صحابہ کرام کی کچھ بھی عزت نہیں۔ ان میں اگر کوئی نزاں ہو، اور وہ بھی بعد رسول کے تو کہتے

ہیں ایک فریق کو برآ کھنا ضروری ہے۔ اپنے آئندہ کے اصحاب کی تو یہاں تک پاسداری ہے کہ ان میں فاسق، فاجر، شریلی لوگ بھی ہیں ان کو بھی مانتے ہیں اور کہتے ہیں کہ خدا کی رحمت سے کیا بعید ہے کہ فلاں امام کے طفیل میں ان کے یہ گناہ معاف ہو جائیں۔ یہیں سے سمجھ لینا چاہیے کہ شیعوں کو کوئی تعلق رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم سے نہیں ہے اور اگر کچھ بھی تعلق ہوتا تو ان کے اصحاب کی کم از کم اتنی عزت تو کرتے جتنی اپنے آئندہ کے اصحاب کی کرتے ہیں۔

۲۶۔ چھسیسوں عقیدہ:- شیعہ جن حضرات کو امام معصوم کہتے ہیں اور دعویٰ کرتے ہیں کہ ہم ان کے پیرو ہیں۔ ان کے اصحاب کی یہ حالت تھی کہ ان میں نہ امانت تھی نہ سچائی نہ وفاداری یہ سب صفتیں اہل سنت میں تھیں۔ اصول کافی عصے ۲۳ میں عبداللہ بن یعقوب سے روایت ہے۔

قال قلت لابی عبد اللہ علیہ السلام۔ میں نے امام جعفر صادقؑ سے کہا کہ میں انی افالط الناس فیکثر عجیبی من۔ لوگوں سے ملا ہوں تو بہت تعجب ہوتا ہے اقوام لا یتولونکم و یتولون فلانا و فلانا۔ کہ جو لوگ آپ لوگوں کی ولایت کے لہما مانہ و صدق و وفاء و اقوام قائل ہیں، فلاں اور فلاں کو مانتے ہیں ان یتولونکم لیس لہم تلک الامانه ولا میں امانت ہے، سچائی ہے، وفا ہے اور جو الوفاء ولا الصدق قال فاستوی ابو اوج آپ کو مانتے ہیں ان میں نہ امانت عبد اللہ علیہ السلام حالاً فاقتل ہے، نہ سچائی اور نہ وفا یہ سن کر امام جعفر علی کا الغضب ادا ش قال لا دین لمن دان۔ صادق سید ہے بیٹھ گئے اور میری طرف اللہ بولا یہ امام لیس من الله ولا ہنس سے متوجہ ہوئے اور فرمایا کہ جس عتبی علی من دان بولا یہ امام من۔ شخص نے ایسے امام کو مانا جو خدا کی طرف سے نہیں اس کا دین تھی نہیں اور جس نے اللہ

ایسے امام کو ملتا ہو خدا کی طرف سے ہے  
لے کر بخوبی اپنے لی، بادی اس پچھے کچھ عتاب نہیں۔

ف:- جب آئندہ کے زمانہ میں شیعہ سچائی اور امانت اور فقاداری سے خالی تھے تو خیال کرو کہ آج کل شیعوں کی کیا حالت ہوگی۔

آئندہ کے اصحاب آئندہ را اتراء کیا کرتے تھے اور آئندہ ان کی مذکوب کرتے تھے اس مضمون کی صد ہار و ایتیں سلطان اللہ علیہ السلام میں موجود ہیں۔ نمونے کے طور پر ایک روایت ہے۔ رجال تکشی میں ہے ص ۱۳۴ مطبوعہ کربلا۔

زیاد بن حلال کہتے ہیں میں نے امام جعفر صادق علیہ السلام سے کہا کہ زراہ نے آپ سے استطاعت کے بارہ میں ایک روایت نقل کی۔ ہم نے اس کو قبول کیا اور اس کی تصدیق کی اور اب میں چاہتا ہوں کہ وہ حدیث آپ کو سناؤں امام نے کہا سناؤ۔ میں نے کہا زراہ کا بیان ہے کہ انہوں نے آپ سے اللہ عز و جل کے قول و اللہ علی الناس حج البيت من استطاع الیه سبیلا فقلت من ملک زاداو را ملته فہو مستطیع الحج و ان لم يحج فقلت نعم فقال ليس بهذا استئذنى ولا بهذا اقلت، كذب على والله كذب على والله لعن الله زراده لعن الله زراده انما قال لى من كان له زادوا هله امام نے فرمایا نہ زراہ نے مجھے سے

فہر مستطیع للحج قلت قد وجہ  
 علیہ قال فمستطیع ہو فقلت لا حتی  
 یو ذن لہ قلت فا خبر زرارہ بذلك قال  
 نعم قال زیاد فقدمت الكوفہ فلقيت  
 زرارہ فاخیرته بما قال ابو عبد الله  
 وسکت عن لعنه قتال لعلا انه قد  
 اعطانی الاستطاعہ من حيث لا یعلم  
 و حابکم هذا ليس له بصر بکلام  
 الرجال  
 اس طرح پوچھا اور نہ اس طرح میں نے  
 جواب دیا وہ میرے اوپر جھوٹ جوڑتا  
 ہے۔ اللہ کی قسم وہ میرے اوپر جھوٹ  
 جوڑتا ہے۔ خدا لعنت کرے زرارہ پر اس  
 نے مجھ سے یہ کہا تھا کہ جو شخص زادرہ اور  
 سواری کا مالک ہے وہ مستطیع ہے میں نے  
 کہا اس پر حج واجب ہو تو مستطیع ہے اس  
 نے کہا نہیں یہاں تک اسے اجازت دی  
 جائے۔ میں نے کہا کیا میں زرارہ کو اس کی  
 خبر دوں۔ امام نے فرمایا باں چنانچہ میں کوفہ  
 کیا اور زرارہ کو ملا۔ امام صادق کا مقولہ  
 اس سے بیان کیا مگر لعنت کا مضمون نہ بیان  
 کیا تو زرارہ نے کہا وہ مجھے استطاعت کا  
 خوبی دے چکے اور ان کو خبر نہیں اور  
 تمہارے اس امام کو لوگوں کی بات سمجھنے  
 کی تمیز نہیں ہے۔

ف:- یہ وہی زرارہ صاحب ہیں جن پر امام جعفر صادق نے لعنت کی اور دوسروی  
 روایت میں ہے کہ انہوں نے بھی امام جعفر صادق پر لعنت بھیجی۔ امام نے یہ بھی فرمایا کہ وہ  
 میرے اوپر افتراہ کرتا ہے۔ زرارہ کوئی معمولی شخص نہیں ہے۔ مدھب شیعہ کے رکن  
 اعظم اور راوی معتمد ہیں۔ خاص کتاب کافی کی ایک شکٹ احادیث انہیں کی روایت سے  
 ہیں۔

یہ بھی علماء شیعہ کو اقرار ہے کہ اصحاب آئندہ نے آئندہ سے نہ اصول دین کو یقین کے ساتھ حاصل کیا تھا نہ فروع دین کو۔ آئندہ ان سے تقليد کرتے رہے اور اپنا اصلی مذہب ان سے چھپاتے رہے۔ اس مضمون کی روایات بھی کتب شیعہ میں بہت ہیں۔ نمونے کے طور پر دو ایک روایتیں سن لیجئے۔

علامہ شیخ مرافقی فرانسی الاصول مطبوعہ ایران کے ص ۸۶ میں لکھتے ہیں۔

پھر یہ یہ بیان کیا ہے کہ اصحاب آئندہ نے اصول و فروع دین کو یقین کے ساتھ حاصل کیا۔ یہ دعویٰ ناقابل تسلیم ہے اور اس کا ناقابل تسلیم ہو ناظراً ہر ہے اور کم سے کم اس کی شہادت یہ ہے جو چیز آنکھ سے دیکھی گئی اور نقل سے معلوم ہوئی کہ آئندہ صلوات اللہ علیہم کے اصحاب اصول و فروع میں باہم مختلف تھے اور اس وجہ سے بہت سے صاحب آئندہ نے ڈکائیت کی کہ آپ کے اصحاب میں اس قدر اختلاف کیوں ہے تو آئندہ نے کبھی یہ جواب دیا کہ یہ اختلاف ہم نے خود ڈالا ہے۔ ان لوگوں کی جان بچانے کے لئے چنانچہ حریز و زرارہ اور ابو ایوب جزار کی روایت میں یہی منقول ہے اور کبھی یہ جواب دیا کہ اختلاف جمعت بولنے والوں

ثُمَّ أَنْمَادَ كِرْدَمِنْ تَمَكَّنَ أَحْبَابُ الْأَنْمَاءِ  
مِنْ أَخْذِ الْأَحْوَلِ وَالْفَرْوَعِ بِضَرِيقِ  
الْيَقِينِ دُعْوَى مَمْنُوعَهِ وَاتَّحَدَ لِلْمَنْعِ  
وَالْأَثْرِ مِنْ اخْتِلَافِ أَحْبَابِهِمْ حَلَوَاتِ  
اللَّهِ عَلَيْهِمْ فِي الْأَحْوَلِ وَالْفَرْوَعِ وَلَذَا  
شَكَى غَيْرُ وَاحِدٍ مِنْ أَحْبَابِ الْأَنْمَاءِ  
إِلَيْهِمْ اخْتِلَافُ أَحْبَابِهِ فَاجْأَبُوهُمْ تَارِدَ  
بِانَهُمْ قَدْ القَوَا اخْتِلَافَ بَيْنَهُمْ حَتَّنَا  
لَدَمَانَهُمْ كَمَا فِي روايَهِ حَرِيزٍ وَزَرَارَدَ  
وَابِي اِيوبِ الْجَزَارِ وَاحْزَرِي اجَابُوهُمْ بِانَ  
ذَالِكَ مِنْ جِهَهِ الْكَذَابِينَ كَمَا فِي  
روايَهِ الفَيْضِ بْنِ الْمُختارِ

نے اس بحث کی سب سے پیدا ہو گیا ہے جسے کہ فیض  
بن مختار کی روایت میں منقول ہے۔

مولوی دلدار علی صاحب اساس الاصول مطبوعہ لکھنؤ کے صفحہ ۱۲۳ میں لکھتے ہیں۔

لَا نَسْمَ إِنْهُمْ كَانُوا أَمْكَنْفِينَ بِتَحْصِيلِ  
الْقُطْعِ وَالْيَقِينِ كَمَا يُظْبِرُ مِنْ بَعْدِهِ  
أَصْحَابُ الْأَتْمَةِ بِلِ إِنْهُمْ كَانُوا مَأْمُورِينَ  
بِالْأَخْذِ الْحَكَامِ مِنَ النَّقَادِ وَمِنْ غَيْرِهِمْ  
إِيَّنَا مَعَ قِيَامِ قَرِيبَتِهِ تَفِيدُ الظُّنُونَ كَمَا  
عُرِفَتْ مَرَادًا بِالْحِلَاءِ مُخْتَلِفَهُ كَيْفَ  
وَلَوْلَمْ يَكُنْ الْأَمْرُ كَذَالِكَ لَزَمَ اتِّبَاعُ  
أَصْحَابِ ابْنِ جَعْفَرٍ الْعَادِقِ الْذِيْلِ أَخْذَ  
يُونُسَ كَتَبَهُمْ وَسَمِعَ احَادِيثَهُمْ مِثْلًا  
وَالْكَيْنَ مُسْتَوْجِبَيْنَ النَّفَادِ وَمَكْذَا حَالَ  
جَمِيعُ أَصْحَابِ الْأَتْمَةِ فَإِنْهُمْ  
كَانُوا مُخْتَلِفِينَ فِي كَثِيرٍ مِنَ الْمَسَائلِ  
الْجَزِيَّةِ وَالْفَرَوْعَيْهِ كَمَا يُظْبِرُ إِيَّنَا مَعَ  
كِتَابِ الْعَدْدِ وَغَيْرِهِ وَقَدْ عَرَفْتُهُمْ أَبَدًا  
أَبَدًا بِإِنْهُمْ كَانُوا مَأْمُورِينَ

اب آیک روایت اس معمون کی دیکھے کہ آئندہ اپنے مغلیمین شیعوں سے بھی  
تقریب کرتے تھے حتیٰ کہ ابوابیم جیسے مسلم اہل سے بھی۔ کتاب استبصار کے باب الصلوٰۃ میں

عن ابی بصیر قال قلت لا بی عبده اللہ۔ ابو بصیر سے روایت ہے کہ میں نے امام  
متی علی رکعتی الفجر قال لی بعد جعفر سادق سے پوچھا کہ سنت فجر کس  
طلوع الفجر قلت له ان ابا جعفر علیہ وقت پڑھوں تو انہوں نے کہا کہ بعد طلوغ  
السلام امر نی اذ احليا قبل طلوغ فجر کے میں نے کہا کہ امام باقر علیہ السلام  
الفجر فقال يا ابا محمد ان الشيعه اتوا نے تو مجھے حکم دیا تھا کہ قبل طلوغ فجر کے  
ابی مسترشدین فافتاخ بمر الحق پڑھ لیا کرو تو امام صادق نے کہا کہ اے ابو  
واتونی شکا کا فاقیتہم بالتفیہ محمد شیعہ میرے والد کے پاس ہدایت  
حاصل کرنے کو آتے تھے لذ امیرے والد  
نے ان کو صحیح صحیح مسئلہ بتا دیا اور میرے  
پاس شک کرتے ہوئے آئے لذ امین نے  
ان کو تفیہ سے فتوی دیا۔

ف:- ابو بصیر کی حرکت دیکھنے کے قابل ہے۔ جب امام باقر علیہ السلام اس مسئلہ کو بتا  
چکے تھے تو اب اس کو امام جعفر سادق سے پوچھنے کی ضرورت ہے۔ غالباً ان کا امتحان لینا  
منظور تھا۔ کیوں کہ جناب عاری صادب انہیں حالات پر اور انہیں روایات کی بنیاد پر آپ  
اپنے کو قیمع آئیں کہتے ہیں۔

۲۔ ستائیسوائیں عقیدہ:- حضرات شیعہ اولاد رسول میں گفتگو کے چند اشخاص  
کے نام کا عنوانی کرتے ہیں۔ باقی سینکڑوں ہزاروں اشخاص کو برائناں سے عداوت رکھنا  
ان پر تمہارا بھیجا ضروری جانتے ہیں اور پھر کہتے ہیں کہ ہم محب آل رسول ہیں۔ شوابہ اس  
ضمون کے کتب شیعہ میں بہت ہیں۔ تاب "احتاج" مطبوعہ ایران میں بڑے فخر کے ساتھ

لکھا ہے کہ اولاد رسول میں سے جو لوں مسئلہ امامت میں ہمارے مخالف ہیں ہم ان کا کچھ بھی خیال نہیں کرتے۔ ان سے عداوت رکھتے ہیں ان پر تبرائیجتے ہیں۔ اصل عبارت کتاب احتجاج کی مناظرہ کیمیریاں میں منقول ہے جس کا جی چاہے دیکھ لے۔

۲۸۔ اٹھائیسوائی عقیدہ:- جھوٹ بولنا جو تمام مذاہب میں بدترین گناہ ہے۔ تمام دنیا کے عقلاں نے اس کو سخت ترین غیب مانا ہے۔ مذہب شیعہ نے اس کو اعلیٰ ترین عبادت قرار دیا ہے کہ دین کے دس حصے بتائے ہیں ان میں سے نو حصے جھوٹ بولنے میں ہیں جو جھوٹ نہ بولے اس کو بے دین و بے ایمان کہتے ہیں۔ جھوٹ بولنا خدا کا دین بتایا گیا ہے۔ انبیاء و آئمہ کا دین کہا گیا ہے۔ اصول کافی مطبوعہ لکھنؤ کے ص ۳۸۱ میں ہے۔

عن ابن ابی عمر الاعجمی قال قال ابن عمر رضی عنہ سے منقول ہے انہوں نے کما ابو عبد اللہ علیہ السلام باب اعصر ان کے مجھ سے امام جعفر سادق علیہ السلام نے فرمایا کہ دین کے دس حصوں میں سے تسعہ اعشار الدین فی التقویۃ ولا دین لمن لا تقویۃ له والتقویۃ فی کل شنی الا فی النبیذ والمسح علی الخفین بے دین ہے اور تقویہ میں ہے اور جو تقویہ نہ کرے وہ اور موزوں پر مسح کرنے کے۔

ایضاً اصول کافی ص ۳۸۲ میں ہے۔

قال ابو جعفر علیہ السلام التقویۃ من امام باقر علیہ السلام التقویۃ من دینی و دین ابائی ولا ایمان لمن لا تقویۃ دین ہے اور میرے باپ دادا کا دین ہے اور جو تقویہ نہ کرے وہ بے دین ہے۔ لہ

اگر شیعہ صاحب فرمائیں کہ ان احادیث میں تو تقویہ کی فضیلت بیان ہوئی نہ

جھوٹ بولنے کی تو میں عرض کروں کا تقیہ کے معنی جھوٹ بولنے تھی کے ہیں۔ علماء شیعہ نے بہت کچھ باتھ پیر مارے لیکن تقیہ کے معنی امام معصوم کے قول سے ثابت ہیں۔ اس میں کوئی تاویل چل نہیں سکتی۔ اصول کافی ص ۳۸۳ میں ہے۔

عن ابی بھیر قال قال ابو عبد اللہ ابو بیسیر کہتے ہیں کہ امام جعفر صادق علیہ السلام التقیہ من دین اللہ فلتم اسلام نے فرمایا تقیہ اللہ کے دین میں سے من دین اللہ قال ای اللہ من دین اللہ و لقد قال یوسف ابنتها العیز انکم لسار قون واللہ ما کانوا سرقوا شیا، ولقد قال ابراهیم انی سقیم واللہ ما کان بسقیما (پیغمبر) نے کہا تھا اے قافلہ والو! تم چور ہو حالانکہ اللہ کی قسم انہوں نے کچھ نہ چرا یا تھا اور ابراہیم (پیغمبر) نے کہا تھا میں یکار ہوں حالانکہ وہ اللہ کی قسم یکار نہ تھے۔

اس حدیث میں تقیہ کی فضیلت بھی معلوم ہوئی کہ وہ خدا کا دین اور پیغمبروں کا شیوه ہے اور یہ بھی معلوم ہوا کہ تکفیر نام جھوٹ بولنے کا بے کیوں کہ ایک شخص نے چوری نہیں کی تھی اس کو امام اس کو تقیہ کہتے ہیں اور ایک شخص یکار نہ تھا۔ اس نے اپنے کو یکار کہا امام اس کو تقیہ کہتے ہیں اور اسی کو جھوٹ بھی کہتے ہیں۔

ف:- تقیہ کی پہلی حدیث میں نبید پینے اور مذہب پر مسح کرنے میں تقیہ کرنے کی ممانعت ہے۔ یہ عجیب اطیفہ ہے۔ خدا جانے ان دونوں کاموں میں کیا بات ہے۔ تقیہ کر کے خدا کے ساتھ شرک کرنا اور دنیا بھر کے گناہوں کا ارتکاب جائز ہو مگر یہ دونوں کام جائز نہ ہوں عقل حیران ہے مگر استغصار کے مصنف کہتے ہیں کہ ایک دوسری روایت میں ان

دونوں کاموں میں بھی تقدیر کرنے کی اجازت ہے اور ہمارا عمل اسی کے مطابق ہے اور اسی حدیث کا مطلب انہوں نے ایسے عین لیاقت کہ ان دونوں کاموں میں تقدیر اسی وقت جائز ہے جب جان کا یا مال کا خوف شدید ہو۔ معمولی تکلیف کے لئے جائز نہیں۔ خوارہت اس بصاری کی حسب ذہل ہے۔

وَالشَّائِرُ يَكُونُ إِذَا دَلَّا إِتْقَنَ فِيمَا أَحْدَى  
إِذَا لَمْ يَلْعَظِ الْخَوْفُ عَلَى النَّفْسِ  
أَوْ الْمَالِ وَإِذَا لَجَعَهُ ادْنَى مُشَقَّةً أَحَدَاهُ  
وَإِنَّمَا يَحْوَرُ التَّقْيَةَ فِي ذَلِكَ عَيْدٌ  
الْخَوْفُ الشَّدِيدُ يَلْعَظُ النَّفْسَ وَالْمَالَ  
بَلْ كَمْ خَوْفُ جَانِيَةَ يَمْلِأُ الْمَالَ

الآن اس بصاری اس عبارت سے یہ بھی معلوم ہوا کہ شیعہ جو کہتے ہیں کہ تقدیر ہمارے یہاں خوف جانی یا مال کے وقت کیا جاتا ہے باکل خلط ہے۔ خوف جان یا مال کی قید صرف بخیل کو رہ بایا کاموں میں ہے۔ ان کے سوا اور ان دور میں بغیر خوف جان و مال کے بھی تقدیر جائز ہے۔

بعض شیعہ تقدیر کی بحث میں سمجھا گیا ہے کہ بھی کہہ بیٹھتے ہیں کہ تقدیر مہلت کے لیے یہاں بھی ہے حالانکہ یہ بحض فریب اور دھوکہ دینے کی بات ہے۔ مہلت کے لیے یہاں ہرگز تقدیر نہیں ہے۔ امور ذہل کے سمجھنے کے بعد یہ بات باکل ساف ہو جاتی ہے۔

اول:- جہالت کے لیے اس تقدیر کرنا کوئی ثواب کا کام نہیں، بلکہ بخوبی وہی کام نہیں لامہ اس میں کوئی فضیلت ہے جیسا کہ شیعوں کے لیے یہاں ہے۔ البتہ مہلت ایسا ہے۔  
نہ اوم:- ایسا مہلت کے لیے یہاں خوف شدید ہے وہی میں بحالت اضطرار و اکراه تقدیر کی

بالکل اسی طرح جیسے کہ بحالت افطرار سور کا گوشت کھالینا قرآن شریف میں جائز کیا گیا ہے۔ اس اجازت کی بناء پر کون کہہ سکتا ہے کہ سور کا گوشت مسلمانوں کے یہاں جائز ہے۔

سوم:- الہلسنت کے یہاں حالت افطرار میں بھی تقبیہ جائز ہے واجب نہیں اگر کوئی شخص تقبیہ کرے جان دے دے تو ثواب پایے گا۔

چہارم:- الہلسنت کے یہاں انجیا، علیهم السلام بلکہ جمیع پیشوایان دین کے لئے تقبیہ جائز نہیں صرف ان لوگوں کے لئے جائز ہے جن کے تقبیہ کرنے سے دین و مذہب پر کوئی اثر نہ پڑے۔ ان کھلے کھلے فرقوں کے بعد یہ کہنا کہ اہل سنت کے یہاں بھی تقبیہ سے سوائے بے حیاتی کے اور کسی چیز کی دلیل ہو سکتا ہے۔

۲۹۔ انتیسوال عقیدہ:- مذہب شیعہ میں اپنادین چھپانے کی بوی تاکید ہے اور دین کے ظاہر کرنے کی اخت مخالفت ہے۔ اصول کافی مص ۵۸ میں ہے۔

عن سليمان بن خالد قال قال  
ابوعبدالله عليه السلام يا سليمان  
انكم على دين من كتمه اعز الله ومن  
اذاعه اذله الله  
بله پاپ اہل اہل سنت مسلمانوں  
فی الحقيقة شیعوں کا نہ ہے چھپانے ہی کے قابل ہے۔ انہوں نے بڑی عقل مندی  
کی کہ زمانہ سلف میں اپنامذہب ظاہر نہ کیا۔ ورنہ اس کا باقی رہنا دشوار تھا۔ اب شیعوں کی  
کتابیں چھپ گئیں اس لئے بہت سی یا تیس ان کے مذہب کی معلوم ہو گئیں لیکن علمائے  
شیعہ اب بھی اپنے عوام سے اپنے مذہب کے اسرار پوشیدہ رکھتے ہیں۔

۳۰۔ تیسوائیں عقیدہ:- شیعوں کے مذہب شریف میں زنا کو ایک عجیب تدبیر سے جائز کیا گیا ہے اول تو متعہ ہی کیا کم تھا اور متعہ میں بھی طرح طرح کی جد تین مثالات دوسری وغیرہ لیکن براہ راست زنا کو بھی جائز کر لیا گیا۔ عورت و مرد تہارا نصی ہو جائیں کوئی گواہ بھی نہ ہو حضرات شیعہ کے مذہب میں یہ بھی نکاح ہے۔

عن ابی عبداللہ علیہ السلام قال امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت  
جاء امراء الی عمر فقلت انى ذنبت  
قطہرنی فامرها بہا ان ترجم فاجبر  
ذالک امير المؤمنین صوات اللہ  
علیہ فقال کیف ذنبت قالت مررت  
بالبادیه فاصابنی عطش شدید  
فاستقیت اعرابا فابی اذیستینی الا  
اذ امکنه من نفی فلما جبدنی فی  
العطش و خفت علی نفی سقانی  
فامکنته من نفی فقال امير  
المؤمنین علیہ السلام هذا تزوج  
ورب الکعبه  
مانکا اس نے مجھے پانی پلانے سے انکار کیا مگر  
اس شرط پر کہ میں اس کو اپنے اوپر قابو  
دوں جب مجھے کو پیاس نے بہت مجبور کیا  
اور مجھے اپنی جان کا اندریشہ ہوا تو میں راضی  
ہو گئی اس نے مجھے پانی پلا دیا اور میں نے  
اس کو اپنے اوپر قابو دے دیا۔ امیر

المومنین علیہ السلام نے فرمایا کہ یہ تو قسم

رب کعبہ کی نکاح ہے۔

دیکھئے اس روایت کے مطابق زناہ کا وجود دنیا سے انٹھ گیا۔ بازاروں میں جس زناہ کا ارتکاب ہوتا ہے اس میں عورت و مرد باہم راضی ہوئی جاتے ہیں یہاں اگر پانی پلایا گیا تو وہاں اس سے بڑھ کر روپیہ دیا جاتا ہے۔ گواہ کی صیغہ نکاح کی شرط نہ یہاں ہے نہ وہاں شباباش۔

منظور ہے کہ سیم ٹنون کا وصال ہو  
مذہب وہ چاہیے کہ زناہ بھی حلال ہو

۳۱۔ اکتسواں عقیدہ:- متعہ مذہب شیعہ میں نہ صرف حلال بلکہ اتنی بڑی عبادت ہے کہ نماز روزہ کی بھی اس کے سامنے کچھ ہستی نہیں۔ آفیر منج الصادقین میں ہے کہ متعمی مرد اور عورت جو حرکات کرتے ہیں۔ ہر حرکت پر ان کو ثواب ملتا ہے۔ غسل کرے تو غسالہ کے ہر قطرہ سے فرشتے پیدا ہوتے ہیں اور بے تعداد فرشتے قیامت تک تبعیج و تقدیس میں مشغول رہیں گے اور ان کی تمام عبادات کا ثواب متعہ کرنے والوں کو ملے گا۔ ایک مرتبہ متعہ کرنے سے امام حسین کا دو مرتبہ امام حسن کا تین مرتبہ میں حضرت علی کا چار مرتبہ میں رسول خدا کا مرتبہ ملتا ہے۔ جو متعہ نہ کرے گا وہ قیامت کے دن نکٹا اٹھے گا۔

حضرات شیعہ نے متعہ میں ایک لطیف صورت اور پیدا کی ہے اور اس کا نام متعہ دوریہ رکھا ہے جس کے ذکر سے بھی شرم معلوم ہوتی ہے۔ بادل نخواستہ بقدر ضرورت ذکر کیا جاتا ہے۔ صورت اس کی یہ ہے کہ دس میں آدمی مل کر کسی ایک عورت سے متعہ کریں اور یکے بعد دیگرے اس بستہ ہم بستر ہوں۔ نعوذ بالله منہ۔ اب چند روز سے شیعہ اس متعہ کا انکار کرنے لگے ہیں مگر اپنی کتابوں کو کیا کریں گے۔ قاضی نور اللہ شوستری سے کچھ نہ بن پڑا تو اپنی کتاب مصائب النواصب میں یہ قید لگادی گئی کہ ہمارے ہاں متعہ

دوریہ اس عورت سے جائز ہے جس کا حیض بند ہو چکا ہو۔ عبارت ان کی یہ ہے۔

واما تاسع افلاں مانسیہ الی اصحابنا  
من انہم جوزو ان یتمتع الرجال  
المتعدد وان لیلته واحدہ من امراء  
اس بات کو جائز کہتے ہیں کہ متعدد مرد ایک  
سواء کانت من ذوات الاقراء عام لا  
فممما خان فی بعض قیود دوذا لکلان  
الصحاب قد خصوا ذالک بالائیه لا  
بما پعم بالائیه وغير هامن ذوات  
الاقراء  
تصفح نواقض الروافض نے یہ جو ہمارے  
اصحاب امامیہ کی طرف منسوب کیا ہے وہ  
رات میں ایک عورت سے متعدد کریں  
خواہ اس عورت کو حیض آتا ہو یا نہیں،  
اس میں از راہ خیانت بعض قیدیں چھوڑ  
دی یہیں کیوں کہ ہمارے اصحاب امامیہ نے  
متعدد دوریہ کو اس عورت کے ساتھ  
خاص کیا ہے جس کو حیض نہ آتا ہونہ یہ کہ  
جس کے ساتھ چاہے کرے۔ حیض آتا ہو یا  
نہ آتا ہو۔

قاضی نور اللہ شوستری نے یہ جو تاویل کی ہے اگر مان بھی لی جائے تو بھی جس قدر  
بے حیائی اس فعل میں ہے ظاہر ہے جس مذہب میں ایسے بے حیائی کے افعال جائز ہوں اس  
مذہب کے عمدہ ہونے میں کیا شک ہے؟

انجم دور جدید کے نمبر چہارم میں متعدد کی بحث کامی جا چکی ہے۔ جس میں ثابت کر  
دیا گیا ہے کہ متعدد مذہب اسلام میں بھی حلال نہ تھا۔ قرآن شریف کی متعدد آیتیں بھی  
اور مدنی بھی حرمت متعدد کی تعلیم دیتی ہیں۔ اس مضمون کو دیکھ کر بعض انصاف پسند شیعوں  
نے بھی اقرار کر لیا کہ بے شک متعدد اسلام میں بھی حلال نہ تھا چنانچہ حکیم سید شیر حسن  
صاحب مولوی فاضل کا اقرار انجم میں چھپ چکا ہے۔

**٣٢۔ تیسوائیں عقیدہ:-** تبرابازی کے متعلق ہے۔ اس کے لئے کسی خاص کتاب کے حوالے کی ضرورت نہیں۔ مذہب شیعہ کا رکن اعظم یہی ہے کہ صحابہ کرام کو گالیاں دی جائیں۔ اس گالی دینے کی بدولت ذات ہوتی ہے۔ خونریزی ہوتی ہے۔ دفعہ تعزیرات کے ماتحت سزا میں ملتی ہیں مگر پھر بازنہ نہیں آتے۔

**٣٣۔ تیسوائیں عقیدہ:-** غیر مسلم عورتوں کو نگاہ یکھنا مذہب شیعہ میں جائز ہے۔ فروع کافی جلد دوم ص ۱۶ میں ہے۔

عن ابی عبدالله علیہ السلام قال امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا کہ جو النظر الی عورت من لیس بمسلم شخص مسلمان نہ ہو اس کی شرمگاہ کا دیکھنا مثل نظرک الی عورۃ الحمار ایسا ہے جیسے گدھے کی شرمگاہ کو دیکھنا۔

**٣٤۔ چوتیسوائیں عقیدہ:-** مذہب شیعہ میں ستر عورت صرف بدن کارنگ ہے خود آئکہ معصومین اپنے عفو مخصوص پر چونہ لگا کر سامنے نہیں ہو جایا کرتے تھے۔ فروع کافی جلد دوم ص ۱۶ میں ہے۔

ان ابا جعفر علیہ السلام کا ذی قول من امام باقر علیہ السلام فرمایا کرتے تھے کہ جو کان یو من بالله والیوم الاخر فلا یدخل شخص اللہ پر اور قیامت کے دن پر ایمان رکھتا ہو وہ حمام میں بغیر پاسجامہ کے نہ دا خل ہو پھر امام مددوح ایک دن حمام میں گئے اور چونہ لگایا جب چونہ لگ گیا تو پاسجامہ اتار کر پھینک دیا ان کے ایک غلام نے ان سے کہا کہ میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں آپ ہم کو پاسجامہ پہنچنے کی تاکید کرتے ہیں مگر خود آپ نے اتار کر دیا تو امام اطیقت العورۃ لتو مینا بالمیزد وقد القیتہ عن نفسک فقال اما علمت ان النور قد اطیقت العورۃ

نے فرمایا کہ کیا تم نہیں جانتے؟ کہ چونہ نے  
ستر کو چھپا لیا۔

**۳۵۔ پیشیسوں عقیدہ:-** عورتوں کے ساتھ خلاف و ضع فطرت حرکت کا جواز مذہب شیعہ میں متفق علیہ کافی استسیار تہذیب سب میں اس کی روایات موجود ہیں بلکہ بعض روایات میں یہ بھی ہے کہ امام سے پوچھا گیا کہ آپ بھی اپنی بی بی کے ساتھ ایسا کرتے ہیں۔ امام نے اس کے جواب میں انکار کیا ہے۔

اطف یہ ہے کہ اس مسئلہ کا جواز قرآن شریف سے ثابت کیا جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا نسانکم حرث لكم فاتوا حرث کم انی ششم ترجمہ یہ کیا جاتا ہے کہ عورتیں تمہاری کجھتی ہیں پس اپنی کجھتی میں سے جہاں سے چاہو آؤ۔ حالانکہ یہ ترجمہ غلط ہے یوں ہونا چاہیے کہ جس طرح چاہو آؤ۔ کجھتی کا مضمون خود اس کو بتا رہا ہے کیوں کہ کجھتی کا مقام صرف ایک ہی ہے بعض علماء شیعہ نے اہل سنت کی کتابوں سے بھی اس فعل قبیح کا جواز ثابت کرنے کی کوشش کی ہے مگر وہ کامیاب نہ ہوئے۔ (دیکھو قبیحہ لال اکڈا ب)

**۳۶۔ پھتیسوں عقیدہ:-** بے وضو اور بلا غسل سجدہ تلاوت اور نمازہ جنازہ شیعوں کے یہاں درست ہے۔ ان کی کتب فقہ میں اس کی تصریح ہے لہذا طول دینے کی حاجت نہیں۔ طہارت کے مسائل مذہب شیعہ میں بہت نصیں نہیں ہیں۔ پیشتاب کی بڑی قدر ہے مگر اب اسوقت طول دینے کو دل نہیں چاہتا۔ انشاء اللہ تعالیٰ آئندہ دیکھا جائیگا۔

**۳۷۔ سیستیسوں عقیدہ:-** مذہب شیعہ میں دعا و فریب ایسی عمدہ چیز ہے کہ آئمہ اکثر اپنے مخالفوں کی نماز جنازہ میں شرکت کرتے اور بجائے دعا کے نماز میں بد دعا دیتے تھے اور اپنے متبوعین کو بھی یہی تعلیم دیتے تھے کہ تم بھی ایسا کیا کرو۔ لوگ سمجھتے تھے کہ امام نمازہ جنازہ پڑھ رہے ہیں اور وہاں معاملہ بر عکس ہے۔ فروع کافی جلد اول صفحہ ۹۹ میں ہے۔

عن ابی عبد اللہ علیہ السلام ان  
رجالا من المنافقین مات فخرج  
الحسین بن علی حلوات اللہ علیہ  
یمشی فلقیه مولا له فقال له الحسین  
علیہ السلام این تذہب یا فلان قال  
فقال له مولاہ افر من جنازہ نہذا  
المنافق ان اصلی علیہما فقال له  
الحسین علیہ السلام انظر ان تقوم  
علی یمینی فما سمعتی اقول فقل  
مثله فلما ان کبر علیہ ولیه قال  
الحسین علیہ السلام اللہ اکبر اللہم  
العن فلانا عبدک الف لعنه مثرتله  
غیر مختلفه اللہم اخزک عبدک فی  
عبادک و بلادک و اسله حر نارک  
و اذقه اشد عذابک فانہ کان یتولی  
اعدائک و یعادی اولیاء ک و یبغض  
اہل بیت نبیک

امام جعفر صادق سے روایت ہے کہ ایک شخص منافقوں میں سے مر گیا۔ امام حسین صلوات اللہ علیہ اس کے جنازہ کے ہمراہ چلے راستہ میں غلام ان کا ان کو ملا اس سے امام حسین علیہ السلام نے فرمایا کہ تو کہاں جاتا ہے۔ اس نے کہا میں اس منافق کے جنازہ سے بھاگتا ہوں نہیں چاہتا کہ اس پر نماز پڑھوں۔ حسین علیہ السلام نے اس سے فرمایا دیکھو میری داہنی جانب کھڑا ہو اور جو کچھ مجھے کہتے ہوئے سنتا وہی تو بھی کہنا پھر جب اس منافق کے ولی نے تکبیر کی تو حسین علیہ السلام نے تکبیر کہ کر یہ دعا مانگی کہ یا اللہ اپنے فلانے بندے پر لعنت کر ہزار لعنتیں جو ساتھ ساتھ ہوں مختلف نہ ہوں یا اللہ اپنے اس بندے کو دوسرے بندوں میں اور شروں میں رسوا کراو راپنی آگ کی گرمی میں اس کو ڈال اور سخت عذاب اس پر کر کیوں کہ وہ تیرے دشمنوں سے دوستی رکھتا تھا اور تیرے دوستوں سے دشمنی رکھتا تھا اور تیرے نبی کے اہل بیت سے بعض رکھتا تھا۔

ف:- دیکھئے یہ امام معصوم ہیں جو اس طرح لوگوں کو فریب دے رہے ہیں اگر اس منافق کی نماز جنازہ جائز ہی نہ تھی تو امام کو علیحدہ رہنا چاہیے تھا خواہ مخواہ نماز جنازہ میں شریک ہو کر بدعا کس قدر نہ موم خصلت ہے؟ غلام بے چارہ جا رہا تھا اس کو زبردستی امام نے شریک کر کے اپنے ساتھ فریب و تی کام رکب بنایا۔ کتب شیعہ میں اس قسم کے افعال اور آئمہ سے بھی منقول ہیں۔ (استغفار اللہ)

۳۸۔ اڑ میسوں عقیدہ:- مذہب شیعہ میں آئمہ کی زیارت کی بھی نماز پڑھی جاتی ہے اور اس میں ان کی قبروں کی طرف منہ کیا جاتا ہے۔ قبلہ رو ہونے کی شرط نہیں۔ یہ مسئلہ بھی ان کی کتب حدیث و فقہ میں مذکور ہے اور غالباً شیعہ اس کو عیب بھی نہیں سمجھتے کیوں کہ کعبہ مکرمہ سے ان کو چند اس تعلق نہیں دین اسلام کی تمام چیزوں سے ان کی بے تعلقی ظاہر ہے۔ صرف زبان سے تعلق کا اظہار مخفی اس لئے کرتے ہیں کہ ناواقف لوگ ان کو اسلامی فرقوں میں شمار کریں اور مسلمانوں کو برکانے کا موقع ملے۔

۳۹۔ انتالیسوں عقیدہ:- مذہب شیعہ میں نجاست میں پڑی ہوئی روٹی کی اس درجہ قدر ہے کہ اس کو آئمہ معصومین کی غذا بتایا جاتا ہے اور کہا جاتا ہے کہ جو شخص اس روٹی کو کھائے گا جنتی ہو گا۔ من لا يحضره الفقيه باب المكان للحدث میں ہے۔

دخل ابو جعفر الباقر الخلا، فوجده لقمہ امام باقر علیہ السلام ایک روز پا غانہ گئے تو نبذ فی القدر فاخذہا و غسلہا و دنعباً الى مملوک معه و قال يكون معك لا كلبا اذا خرجت فلما خرج قال للملوک این اللقمہ قال اکلتب ایسا ابن پاس رکھ جب میں نکلوں گا تو اس کو کھاؤں رسول الله فقال انبأ ما استقرت في

جوف احد الاوجبت له الجنۃ فاذہب پوچھا کے وہ لقہ کہاں ہے۔ غلام نے کہا  
فانت خرفانی اکر دا ان استخدم من اہل اے فرزند رسول اللہ! میں نے اسے کھا  
لیا۔ امام نے فرمایا وہ لقہ جس کے پیش میں  
الجنۃ  
جائے گا اس کے لئے جنت وابد ہو جائے  
گی۔ تو جاتو آزاد ہے کیون کہ اس بات کو  
ناپسند کرتا ہوں کہ جنت سے خدمت لوں۔

۳۰۔ چالیسوائیں عقیدہ:- شیعوں نے جو حدیثیں آئمہ کی طرف منسوب کر کے  
روایت کی ہیں ان میں اس قدر اختلاف ہے کہ کوئی مسئلہ ایسا نہیں جس میں اماموں کے  
 مختلف اقوال نہ ہوں۔ اس اختلاف نے محمدین شیعہ کو سخت پریشان کر رکھا ہے۔ یہاں پر  
اکثر تو یہ کرتے ہیں کہ مختلف حدیثوں میں ایک کو امام کا اصلی مذہب کہہ دیتے ہیں اور  
دوسری حدیثوں کو تلقیہ کہہ کر اڑا دیتے ہیں مگر کہیں یہ بات بھی نہیں بتی۔ اس وقت سخت  
حیران ہوتے ہیں۔ مولوی دلدار علی صاحب نے "اساس الاصول" میں مجبور ہو کر یہ بھی  
لکھ دیا کہ اگر ہمارے اختلاف کو دیکھو تو خنی شافعی کے اختلاف سے بد رجحان زائد ہے۔  
مولوی دلدار علی نے یہاں تک اقرار کر لیا کہ ہمارے آئمہ کا اختلاف عقدہ لا تخلی ہے اور  
ہر جگہ اس بات کو معلوم کر لینا کہ یہ اختلاف کیوں ہے۔ انسانی طاقت سے باہر ہے۔ بت  
سے شیعہ اس اختلاف کو دیکھ کر مذہب شیعہ سے پھر گئے۔  
"اساس الاصول" عص ۱۵ میں ہے۔

الحادیث الماثر د عن عن الائمه جو حدیثیں آئمہ سے منقول ہیں۔ ان میں  
مختلفہ جدا لا یکاد یوجد حدیث بت اختلاف ہے۔ کوئی حدیث ایسی نہیں  
الاوی مقابله ماینافیہ ولا یتفر خبر مل سکتی جس کے مقابلہ میں دوسری حدیث  
الاوی باز اسے مایقاد حتی صار ذالک نہ ہو اور کوئی خبر ایسی نہیں ہے جس کے

سبیا لرجوع بعض الناقصین عن  
 اعتقاد الحق كما صرخ به شیخ  
 الطائفه فی اوائل التبذیب  
 والاستیصار ومنا شئی بذاه  
 الاختلافات کثیره جدا من التقیته  
 والوضع السامع والنحو التخصیص  
 والتعقید وغيره بذاه المذکورات من  
 الامورالکثیره کما وقع التعریح على  
 اکثرها فی الاخبار الماثوره عنهم  
 لیتازالمناشی بعضها عن بعض فی  
 باب کل حدیثین مختلفین بحیث يحصل  
 العلم والیقین یتعین المنشاء عر جدا  
 وفوق الطاقه کمالاً یخفی  
 مقالہ میں دوسری ضد موجود نہ ہو۔ یہاں  
 تک کہ اس اختلاف کے سبب سے بعض  
 ناقص لوگ اعتقاد حق (یعنی مذهب شیعہ)  
 سے پھر گئے جیسا کہ شیخ الطائفہ نے تذیب  
 واستیصار کے شروع میں اس کی تصریح  
 ہے اور اس اختلاف کے اسباب بہت زیاد  
 مثلاً تقدیر اور جعلی حدیثیں کاہنایا جانا اور سنن  
 والے سے اشتباه کا ہو جانا اور منسوخ ہو جانا  
 یا خاص اور مقید کا ہو جانا اور علاوہ ان  
 مذکورہ باتوں کے بہت سی باتیں ہیں۔ چنانچہ  
 اکثر باتوں کی تصریح ان روایات میں ہے جو  
 آئمہ سے منقول ہیں اور ہر دو مختلف  
 حدیثوں میں یہ پتہ لگانا کہ کس سبب سے  
 اختلاف ہوا اس طور پر کہ تعین سبب کا علم  
 ہو یقین ہو جائے نہایت دشوار بلکہ طاقت  
 انسانی سے بالاتر ہے جیسا کہ پوشیدہ نہیں۔

جناب شیعہ صاحب اپنی احادیث کے اس عظیم و شدید اختلافات کو دیکھنے اور اس  
 پر غور کریں کہ ان مختلف حدیثوں میں آپ کے اسلاف نے جس کو چاہا امام کا اصلی مذهب  
 کہہ دیا جس کو چاہا تقدیر وغیرہ کہہ کر اڑا دیا کیوں کہ یقول مولوی دلدار علی صاحب کے ہر  
 جگہ جب اختلاف کا معلوم کرنا طاقت انسانی سے بالاتر ہے۔ کیا باوجود اس کے بھی آپ  
 اپنے کو پیر و آئمہ کہہ سکتے ہیں۔ شرم۔ شرم۔ شرم

جن مسائل کا ذکر تنعیہ الحائرین کے دیباچہ میں تھا ان کا بیان ختم ہو چکا اور کتب  
شیعہ کا حوالہ بقدر ضرورت دیا جا چکا ہے۔ اب چند امور اور جن کا وعدہ اسی تکملہ پر محمول  
تحاہد یہ ناظرن کئے جاتے ہیں۔

## حضرت عثمانؓ پر قرآن شریف جلانے کا اہتمام

یہ ایک پرانا فرسودہ طعن ہے جس کا معقول جواب اہل سنت کی طرف سے بارہا دیا گیا اور اس جواب کا کوئی رد حضرات شیعہ کی طرف سے نہیں ہوا کا مگر محتفظاً ہے جیسا حضرات شیعہ اس جواب سے آنکھ بند کر کے پھر جہاں موقع پاتے ہیں اس طعن کو ذکر کر دیتے ہیں۔ (۱) حارثی صاحب نے بھی جاہلوں اور بے وقوفون کو دھوکہ دینے کے لئے اس طعن کو بیان کیا ہے اور چھ کتابوں کے نام بھی لکھ دیئے ہیں کہ ان میں یہ طعن مذکور ہے اور لکھا ہے کہ ان کتابوں (۲) کی عبارت میں رسالہ موعظہ حسنہ میں نقل کر چکا ہوں۔ حارثی صاحب تفسیر اقان وغیرہ دیکھیں تو ان کو معلوم ہو گا کہ اس زمانہ میں اکثر لوگوں نے اپنے مصحف میں اپنی یادداشت کے لئے تفسیری الفاظ اور منسوخ احلاوۃ آیتیں قرآن شریف کی آیتوں کے ساتھ ملا کر لکھ لی تھیں۔ اس وقت تو ان لوگوں کو کسی قسم کے اشباہ کا اندیشہ نہ تھا لیکن اگر وہ مصاحف رہ جاتے تو آئندہ نسلوں کو بہت اشباہ ہوتا۔ یہ پتہ نہ چلتا کہ لفظ قرآنی کون ہے اور تفسیری لفظ کون ہے۔ منسوخ احلاوۃ کون کون آیات ہیں اور غیر منسوخ کون کون۔ لہذا حضرت عثمان نے بمشورہ جمیع رحماء و رحماء اور مصاحف کو معدوم کر دیا اور ان کے معدوم کرنے کی سب سے بستر صورت یہی تھی کہ ان کو جلا دیا جائے۔ سنابی داؤد میں حضرت علی مرتضیٰ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ

لا تقولوا فی عثمان الا خيرا فانه حضرت عثمان کے حق میں سوا کلمہ خیر کے ماقول فی المصاحف الاعن ملامنا کچھ نہ کو کیوں کہ انہوں نے مصاحف کے بارہ میں جو کچھ کیا وہ ہم سب کے مشورہ سے کیا۔

پھر یہ بھی دیکھنے کی بات ہے کہ جب تفسیری الفاظ بھی قرآن کے ساتھ مخلوط تھے تو

آیا اس مجموعہ کو قرآن کما جا سکتا ہے ہرگز نہیں۔

اگر حارثی صاحب کسی روایت سے یہ ثابت کر دیں کہ حضرت عثمان نے جن مصاحف کو جلوایا تھا ان میں خالص قرآن تھا اور منسوخ اصلاحات آیتیں اس میں نہ تھیں تو جو انعام وہ اپنے منہ سے مانگیں ان کو دیا جائے گا۔

جناب حارثی صاحب کو خبر نہیں کہ احراق قرآن کے طعن کا ایسا نفس جواب اہل سنت نے دیا ہے کہ علمائے شیعہ کو مجبور ہو کر اس کی تعریف کرنی پڑی۔ علامہ ابن میسم بحرانی شرح نجح ابلاغہ میں مطاعن حضرت عثمان کا ذکر کر کے لکھتے ہیں۔

وقد اجاب الناصرون لعثمان عن هذا حضرت عثمان کے طرف داروں نے ان الاحادث با جوبہ مستحسنہ وہی اعتراضات کے عمدہ عمدہ جوابات دیئے جو مذکور در المطولات بڑی بڑی کتابوں میں مذکور ہیں۔

حضرت عثمان نے ان مصاحف کو معدوم کر کے مسلمانوں پر بڑا احسان کیا ورنہ آج قرآن شریف کی حالت بھی توریت و انجیل کی سی ہوتی مگر جن کو قرآن شریف سے تعلق نہیں وہ اس احسان کی کیا قدر کر سکتے ہیں۔

## مصحف فاطمہ و کتاب علی وغیرہ

شیعوں کا ایمان قرآن شریف پر نہیں ہے نہ ہو سکتا ہے۔ حضرات شیعہ نے قرآن سے منحرف کرنے کے لئے دینی مسائل کے کئی ایک فرضی مأخذ بنائے اور آئندہ سے ان کی روایتیں نقل کیں۔ جن کے نام سب ذیل ہیں۔ مصحف فاطمہ جس کی بابت امام صادق کا قول ہے۔ ”تمہارے قرآن سے تکنبا ہے اور رواۃ اللہ اس میں تمہارے قرآن کا ایک حرف نہیں۔“ (اصول کافی ص ۱۳۲) دوسرے جفر جس کی بابت امام جعفر سادق کا ارشاد ہے کہ ”وہ ایک چڑے کا تھیلا ہے جس میں تمام انبیاء اور اوصیاء اور علمائے بنی اسرائیل کے علم

بھرے ہوئے ہیں۔ (اصول کافی عص ۱۳۶) دوسرے کتاب علی جس کی بابت زرارہ صاحب  
کا بیان ہے کہ مجھے امام جعفر صادق نے وہ کتاب دکھائی اونٹ کی ران کے برائیر مونی تھی  
اور اس میں تمام مسلمانوں کے خلاف مسائل لکھتے ہوئے تھے" (فروع کافی جلد سوم  
ص ۵۲) چوتھے مصحف علی جس کی بابت ہم تنبیہہ الحائرین میں کتب شیعہ کی عبارتیں نقل  
کر چکے ہیں۔ وہ ہمارے قرآن سے بالکل مختلف تھا۔ کمی بیشی تغیر و تبدل غرض ہر حاظہ سے  
اصل اور ہمارے قرآن میں بذا فرق تھا۔ حاضری صاحب کتاب القوانین الاصول سے یہ  
نقل کرنا کہ صرف احادیث قدیمہ کا اختلاف تھا قابل اعتبار نہیں کیونکہ قوانین الاصول میں  
صدق و حق کا قول ہے اور صدق و حق مسلمان چار اشخاص کے ہے جو تحریف قرآن کے منکر ہیں  
اور اس کے لئے اپنی روایات کے خلاف باتیں بناتے ہیں جیسا کہ تنبیہہ الحائریں میں لکھا جا  
چکا ہے۔ **ہذا آخر الكلام بالاختصار الاتمام والحمد لله تعالى**

